SENRI ETHNOLOGICAL STUDIES 10 1982

Folklore Andino y Mitologia Amazénica: Las Plantas
Cultivadas y la Muerte en el Pensamiento Andino

HiroyAasu TOMOEDA
Museo Nacional de Etnologia

La similaridad y la diferencia dentro de la integridad cultural de los Andes
Centrales es nuestro objeto de consideraciéon. En este articulo comparamos
entre si dos grupos de cuentos populares, un aspecto de la fiesta carnaval y un
juego de nifios, enlos Andes Centrales; y algunos mitos y ritos observados
en la Amazonia Alta, apreciando los puntos de coincidencia y diferencia entre
ellos. Del desarrollo de este analisis enfatizamos la integridad total de los
fenémenos culturales en mencién.

En la parte sur de los Andes Centrales se encuentran numerosas versiones del
cuento del zorro, el que viaja al cielo y se precipita al regresar a la tierra.
Algunas versiones terminan con el origen de las plantas cultivadas que salen
de su estémago, que el héroe gloton devord en un banquete celestial.
Dispersioén después de disyuncion (arriba/abajo) es un patrén invariable que
caracteriza la formacidon narrativa de todas las versiones. Y este patrdon se
repite en el cortamonte que es muy popular en la parte norte de los Andes
Centrales, en que los participantes de la festividad cortan un arbol alto
levantado en una plaza (disyuncion) y tratan de apropiarse de los objetos que
adornan el arbol (dispersion).

La formacién del cortamonte es casi idéntica a la de algunos mitos amazénicos,
que relatan que los humanos obtuvieron varias plantas cultivadas de un arbol
mitico que ellos habian cortado. Asi aquel cuento andino y este mito ama-
zé6nico coinciden en su mensaje y patrén, aunque difieren en su formacion
narrativa.

El mito amazénico trata no solamente de las plantas cultivadas sino también
de la mortalidad humana, que se origind como si fuera exigida a los culpables
que derribaron aquel arbol milagroso. En los Andes Centrales el mensaje
de este origen simultaneo de las plantas cultivadas y la mortalidad humana
es transmitido en una forma mas tenue por otro cuento “Chiwaco mentiroso”,
una transformacion del “Zorro gloton”.

El tema que tratamos fue desarrollado mas minuciosamente en un articulo anterior
[TomoEDA 1980b: 240-300]. El autor agradece el apoyo del Ministerio de Educacién que
facilit6 su investigacién en el Perti de setiembre, 1978 a agosto, 1979, haciendo posible el

acceso a los materiales tratados en este ensayo.

275



276 H. ToMOEDA

PREAMBULO

Un viajero que atravezara los Andes Centrales de Oeste a Este, en un solo dia de
recorrido, podria observar el marcado contraste de ambientes naturales y vidas
humanas que ofrecen la Costa, Sierra y Selva. Al contrario, si tal viajero caminase
de Sur a Norte, en cualquiera de las regiones apreciaria cierta uniformidad en el
paisaje. '

En realidad el cambio ambiental de Oeste a Este es mas graduado y la interaccion
socio-econdmica entre zonas es mas frecuente e intensa que la que aparenta, lo cual
produce formas de vida similares. En el mismo sentido se encuentran diferencias
dentro de semejanza en vida serrana, como vemos en la cria abundante de auquénidos
de la regidn surefia, que disminuye considerablemente en el norte. La similaridad y
la diferencia dentro de la integridad cultural de los Andes Centrales es nuestro objeto
de consideracion.

Observemos por un momento estas similaridades y diferencias desde el punto de
vista regional o zonal. La cultura campesina en los Andes Centrales esta formada
basicamente por el mestizaje de dos tradiciones, empero el grado de mestizaje no es
igual en todas las regiones, y se dice generalmente que lo aborigen se conserva mas
rigurosamente en el sur que en el norte. Asi por ejemplo, vemos que la agricultura
combinada con la ganaderia forma la base de la vida campesina, aunque la crianza
de auquénidos se limita sdlo a la regidn surefia. Los ritos propiciatorios del ganado
tan difundidos en el sur y centro?, no se encuentran en el norte, donde sin embargo se
cria ganado. La preparacion de la “mesa’, que es acto central en dichos ritos, la
hallamos asi mismo en el norte, pero formando parte importante de la brujeria®;
las caracteristicas de ambas, que las hacen iguales y diferentes, permitirian hablar
para el sur de “mesa blanca” y para el norte de “mesa negra’, aunque quizas exa-
geramos algo al llamarlas asi.

En el sur el término “ayllo’ designa el grupo localizado, como ejemplo, un sector
del pueblo, en cambio en la regidn central el “ayllo” es un grupo o cierta categoria de
parientes no-unilineal®; pero en todas regiones el patron de comunidad local basado
en “kindred”, parece ser un principio general en la formacion del pueblo rural andino.

Un ejemplo mas es el denominado “Coéndor Rachi”, festival muy popular en
algunos lugares del sur y del centro que se realiza también en el norte (Callejon de
Huaylas), donde al parecer el rol del condor esta invertido. El Condor Rachi surefio
es una variante de la corrida de toros tan conocida en los Andes Centrales y el del
norte es parecido al cortamonte, que es también muy popular en la misma regién.
Cuando se sistematizan los fenémenos mencionados lograremos extraer algunos
caracteres que les son comunes®.

Los fendmenos antes mencionados en forma esporadica nos tientan a vislumbrar
la integridad cultural de los Andes Centrales, teniendo en cuenta similaridades y
diferencias, lo que precisamente es nuestra meta.

En este articulo compararemos entre si dos grupos de cuentos populares; un
aspecto de la fiesta del carnaval; un juego de nifios de los Andes Centrales y algunos
mitos y rituales observados en la Amazonia Alta (Montafia), apreciando diferencias



Folklore Andino y Mitologia Amazénica _ 277

y coincidencias entre ellos. En el desarrollo de este analisis, enfatizaremos la inte-
gridad total de los fendmenos culturales andinos mencionados.

Antes de comenzar debemos aclarar algunos puntos:

1. Los datos bajo nuestra consideracion han sido recogidos en su mayor parte
por aficionados, costumbristas, etc., lo que nos indica que se reunieron careciendo de
una adecuada investigacién sistemitica; son también fragmentarios, a pesar de ello
tienen la enorme ventaja de abarcar toda la regién andina. Queremos en esta
oportunidad reivindicar estas descripciones folkloricas, sacudiéndolas del polvo acu-
mulado por el tiempo y el olvido, dandoles un merecido analisis.

2. Trataremos conjuntamente algunos ritos y mitos provenientes de la Amazo-
nia Alta (Montafia) en relacion con los fendmenos culturales andinos. Desde el
tiempo que Steward establecid areas culturales en Sur América, existe cierta tendencia
a tratar el area tropical y el area andino-central separadamente. Creemos que es
necesario entenderlos como un conjunto integral, pensando en estudios futuros, en
particular en el caso de las regiones vecinas de los Andes Centrales y la Montafia,
donde desde tiempo muy anterior se mantiene una continua interaccién. En un
sentido, el intento de este articulo es hacer que los mitos amazonicos interpreten a
los cuentos andinos.

3. Para comparar diferentes versiones de un mismo tipo de cuento, o bien dife-
rentes tipos de cuento, e incluso para comparar mitos y cuentos es necesario emplear
tres conceptos analiticos; a) el mensaje, que es el significado transmitido por algin
cuento o mito, b) la formacion, como combinacion y funcion de los elementos cons-
tituyentes de algun cuento o mito, ¢) el patrén o pauta, que es un principio subrayante
de la mencionada formacién narrativa.

1. CAIDA DEL ZORRO GLOTON

En los Andes Centrales se han recopilado gran nimero de cuentos populares,
los cuales no han sido sometidos a un analisis detenido, en cambio los mitos amazoé-
nicos han acaparado la atencion e interés de los entendidos. Ahora bien, analizando
algunos cuentos andinos de caracter mitologico acerca del origen de las plantas
cultivadas, apreciamos que aquéllos forman un conjunto significativo que deviene
del pensamiento del hombre andino y que este conjunto es una parte del sistema total
en que los mitos amazonicos también se encuentran integrados.

A continuacién narraremos un cuento boliviano que relata el origen de las plantas
cultivadas, las cuales son portadas por un héroe audaz: el zorro.

Cuento 1 (Bolivia)

Cierto dia un zorro encontrd en su camino a un condor y pidié a éste que lo
llevara a participar en el banquete celestial. En aquel tiempo en el cielo sélo se
comian los manjares mas delicados, no conociéndose de alimentos putrefactos. El
condor aceptd conducirlo, con la condicién de que el zorro se comportara debida-
mente; en el banquete empero el zorro hizo derroche de glotoneria y malos modales,
por lo que el condor como castigo a la mala conducta del zorro, se alejo del lugar.



278 ) : H. ToMOEDA

El zorro, gracias a la ayuda de los papachiuchis (ave pequefia), quienes le propor-
cionaron una soga, pudo empezar el descenso. De pronto, pasé una bandada de
loros®, quienes fueron insultados por el zorro; al verse ofendidos, los loros cortaron
la soga, y el zorro se vié precipitado hacia abajo, estrellandose y reventindose como
una naranja madura; de su vientre salieron los manjares ingeridos, que se esparcieron
por la tierra. Desde entonces existen; el maiz, quinua y la cafiihua [PAREDES 1953:
23-25, reproducido en 1973: 57-60].

. Paredes recogio este cuento de boca de dofia Dominga Titizano, oriunda del
pueblo Quechisla de la Provincia de Norchichas del Departamento de Potosi, en el
afio de 1949.

Recientemente en el Dpto. de Sucre la folklorista Anibarro recogié en quechua
un cuento muy parecido, en éste del estomago del zorro se vierten quinua, coimi® y
dos clases de maiz que los hombres después sembraron (Cuento 2) [ANIBARRO 1976:
360-361].

Anibarro ha recogido mas de cien cuentos, y después de un estudio comparativo
concluye que los relatos son supervivencias de aquéllos traidos por los hispanos y
carecen de tradicién aborigen [ANIBARRO 1976: 42]. Para Anibarro el cuento del
Zorro es una combinacion de los cuentos europeos sobre animal y el rasgo aborigen de
caracter mitologico.

En los Andes Peruanos, los cuentos cuyo tema es el zorro que trae las plantas
cultivadas, han sido recolectados por Morote; de trece cuentos cuzquefios, tres se
refieren al origen de las plantas, omitimos su narracion por ser iguales al ya descrito.
So6lo afiadiremos:

Cuento 3 (Cuzco)

Del vientre del zorro se dispersan las papas, maiz, olluco, cebada’ [MOROTE 1958:

8].
Cuento 4 (Cuzco)

Origen del maiz, trigo y papas [MOROTE 1958: 8-9].
Cuento 5 (Cuzco)

Es un buitre el que lleva al zorro; origen del maiz, trigo y papas [MOROTE 1958:
8]. ,

Es posible que, como afirma Anibarro, estos cuentos sean de procedencia his-
pana, sin embargo, en su formacion, en su trama encontramos el caracter andino
que es lo importante en el desarrollo de la narracion.

El antagonismo que surge entre el zorro y el condor, punto vital del relato, es
por conducta impropia y los malos modales del zorro hambriento-gloton. Para los
campesinos el zorro es un animal dafiino que destruye los sembrios de maiz, roba el
ganado, y encontrarse con un zorro en el camino es considerado como sefial de mal
agiiero?,

En cambio, los campesinos tratan al céndor con respeto. Cuando lo ven volar
en las alturas sacuden sus bolsas de coca en sefial de reverencia y ofrecimiento. FEl
condor es considerado como un mensajero del espiritu del cerro o la personificacion



Folklore Andino y Mitologia Amazoénica 279

de éste [cf. CaYoN 1971: 143-144]. Esta ave rapaz se alimenta de carrofia, raras
veces ataca animales vivos, representa los buenos modales en la mesa. En una fiesta
realizada en Cotabambas (Apurimac) los participantes son convidados con carne
asada, la cual es comida sin dejar un solo trozo de ésta adherida a los huesos y ellos
dicen que comieron con boca de condor [ANONIMO 1971 : 200]®.

Por lo descrito hasta ahora podemos hacer un cuadro con las diferencias dicoto-
micas opuestas:

Condor Zorro

animal celestial. animal terrestre.

alimentos putrefactos. alimentos crudos.
ser respetado. ser aborrecido.
buenos modales. malos modales.

Es interesante agregar que la dicotomia aparece en los mitos de Huarochiri
recopilados por Francisco de Avila en el siglo XVI [AvILA 1966: 25-27]9.

En el sur peruano (Puno) encontramos una versién que se refiere al origen de la
caiithua con un episodio que aparece por primera vez y que es el de la mujer-estrella.
Cuento 6 (Puno) '

El zorro participd de una fiesta celestial. Terminando ésta el cdndor retornd
a la tierra mientras el zorro se encontré a una mujer-estrella, quien le entregé un solo
grano de cafithua para cocinar. El zorro tomando mas granos de cafihua cocind
éstos, que crecieron abundantemente hasta rebalsar. La mujer-estrella reprendid
al desobediente zorro Ilamandole tragon. El zorro entristecido emprendid el re-
greso, pero la soga fue cortada por un lorito. Al caerse el zorro se reventd y de su
vientre salieron millares de cafiihuas que fueron sembradas en el altiplano.
[RAMIREZ 1955: 235-236].

Este relato es importante y sirve de introduccidn al famoso cuento titulado “El
joven que subid al cielo”, recogido por Jorge Lira en lengua quechua alla por el afio
de 1949, en el Dpto. de Cuzco, Prov. de Marangani.

Cuento 7 (Cuzco)

Un joven, por orden paterna, se vio obligado a vigilar por las noches su hermosa
chacra de papas, asolada por ladrones. En su tercera noche de vigilancia atrapd a
una mujer que bajando del cielo robaba las papas; el joven, pese a la resistencia de la
mujer-estrella, la obligd a convivir con él. Después de la muerte de un nifio, que nacid
de la unién y aprovechando la ausencia del marido, la mujer retorné al cielo. El
joven apesadumbrado pidié al condor que lo conduciera al cielo, €ste aceptd a cambio
de recibir como pago dos llamas degolladas. Después de un largo recorrido llegaron
al mar del cielo, donde se bafiaron, quedando rejuvenecidos. El joven encontrd a
su amante y fue conducido a la casa deella, quien le entregd unos granos de cafiihua
diciéndole que los cocinara; éste agregd mas granos de los indicados y en la olla la
cafiihua aumentd asombrosamente; esto encolerizd a la mujer, quien desaparecid
del lugar. El condor consintid en llevarlo de regreso, y después de rejuvenecerse



280 H. ToMOEDA

en el mar, retornd a la tierra sin novedad [ARGUEDAS 1949: 105-114; reproducidos
en LirA 1965: 127-140; LARA 1973: 311-320]10.

Los cuentos 6 y 7 se desarrollan siguiendo siempre un itinerario entre el cielo y
la tierra, ofrecen una narrativa similar, la diferencia esta en que la funcion de los
elementos constituyentes del cuento es inversa. En el cuento 6 vemos que la condi-
cién terrena se presenta como pre-origen agricola, mientras en el cuento 7 como post-
origen agricola. En el cuento 6 que trata del origen del cultivo, el condor y el zorro
puestos frcate a frente; en cambio la relacion de los personajes es amistosa en el
cuento 7. En uno el zorro muere al precipitarse del cielo; en el otro el joven regresa
a la tierra ileso. Es decir que el cuento 7 a pesar que sigue la misma formacidon del
cuento 6, esta condicionado al tiempo de post-cultivo y nos habla sobre el rejuveneci-
miento. Entre el campesinado esta muy difundida la idea de que el condor es posee-
dor del secreto de la eterna juventud [PAcHEco 1967: 186-187]'b.

Cabe mencionar aqui que la transformacion del mensaje (origen de las plantas
cultivadas = rejuvenecimiento) se encuentra también presente en los mitos amazoni-
cos de los grupos Machiguenga, y Piros, tribus arawakas que pueblan la selva
oriental de los Andes.

En el mito Machiguenga la luna bajé del cielo tomando figura varonil, se casé y
ofrecio las plantas cultivables a los hombres, que hasta entonces s6lo se alimentaban
de tierra. La esposa murid en el parto y la luna se vid obligada por su suegra a de-
vorar el cadaver de aquélla, desde entonces la luna que retornd al cielo es carnivora
[PEREIRA 1942: 240-244].

En el mito Piro, la luna bajé a la tierra portando chicha de yuca y en una fiesta
matrimonial ofreci el licor, que fue rechazado por casi todos los concurrentes, s6lo
unos cuantos que lo bebieron gozaron de vida eterna en el cielo [ALVAREZ 1960:
76-79].

Ambos mitos presentan una misma formacion, el mensaje del origen de las
plantas del mito Machiguenga se transforma en un mensaje de eterna juventud en el
de los Piros®, antes ya hemos apreciado esto en los cuentos 6 y 7 de los Andes. Los
cuentos andinos y los mitos amazonicos que tratan del origen de las plantas cultivadas
presentan una triple coincidencia:

1. formacion basica similar: la narracion se desenvuelve de acuerdo a un eje
cOsmico.

2. un mismo mensaje: origen de las plantas cultivadas.

3. transformacién del mensaje en otro igual: rejuvenecimiento.

De los numerosos cuentos del zorro gloton hemos encontrado seis versiones que
se refieren al origen de las plantas, y las otras cuatro versiones siguientes tratan del
origen de innumerables zorros.

Cuento 8 (Cuzco)

Contiene el episodio de la mujer-estrella y el origen de numerosos zorros, del

zorro que comid cafiihua en el cielo [FARFAN 1943: 119-122].
Cuento 9 (Cuzco)
Origen de zorros dispersados en siete valles del Cuzco [MoroTE 1958: 6-7].



Folklore Andino y Mitologia Amazénica . 281

Cuento 10 (Cuzco)

Origen de numerosos zorros grandes y pequefios, machos y hembras [MOROTE
1958: 9.

Cuento 11 (Cuzco)

Origen de zorros [MoROTE 1958: 8].

Cuando se comparan los cuentos 1-6 (plantas) y los cuentos 8-11 (zorros), la
unica diferencia notoria es el objeto originado. . La mayor parte de las versiones
hasta ahora recogidas terminan simplemente con el desmembramiento del zorro.
Cuento 12-17 (Cuzco)

Finalizan con la muerte del zorro [MoOROTE 1958: 8-10}.

Cuento 18 (Lima)

El zorro viaja al cielo como musico, termina con su muerte [VARILLAS 1965:
52-54].

Cuento 19 (Ayacucho)

El que corta la soga es el mismo condor que condujo al zorro al cielo. Termina
con la muerte de éste [MOROTE 1958: 7].

Cuento 20 (Ayacucho)

El zorro ofrece al condor carne en forma de pago, termina con la muerte del
zorro [BUSTAMANTE 1943: 171].

Cuento 21 (Puno)

Finaliza con la muerte del zorro [BELTRAN 1941: 120-121].
Cuento 22 (Bolivia) ‘ ,

Finaliza con la muerte del zorro [PAREDES 1973: 60-61].
Cuento 23 (Huancayo) '

El zorro participa del banquete como musico y bailarin. El zorro cay6 encima
de las mantas tendidas por los campesinos, quienes lo molieron a palos al ver que era
el zorro que robaba sus cuyes y maltrataba sus sementeras [JIMENEZ 1940: 7-8].
Cuento 24 (Tarma)

El zorro ofrece dos llamas en forma de pago al condor, participa de la fiesta
celestial como charanguista. Termina con su muerte [VIENRICH 1906: 32-41;
reproducido en ESPINOZA 1967: 278-282; cf. MOROTE 1958: 13-14; METRAUX 1935:
407-408; Housse 1946: 394-395].

Cuento 25 (Tarma)

El zorro, quien desea visitar la luna pide al condor que deje caer desde el cielo
una soga. Cuando se encuentra en plena ascensidn unos loros cortan la soga
[VIENRICH 1906: 62-65; cf. METRAUX 1935: 408-409; MOROTE 1958: 14].

Este cuento 25 guarda similitud con el cuento andino que fue recogido muy
tempranamente por el Inca Garcilaso:

Cuento 26 (Inca)

Un zorro al ver a la luna tan hermosa, se enamord de ella y emprendié viaje al
firmamento; cuando la tuvo a su alcance, la luna lo apretd contra a su cuerpo, por lo
cual aparecieron las manchas de la luna [GARCILASO 1967; 122]1, '



282 H. TOMOEDA

El siguiente es un cuento aymara de Puno, cuya formacion es similar a otros
aunque se refiere al origen del fuego.
Cuento 27 (Aymara, Puno)

_ El zorro viajé al cielo (no se sabe los medios de que se valié para llegar a €l) y
no pudiendo bajar pidi6 ayuda a una nube blanca; la nube blanca lo condujo donde
una nube negra y ésta lo arrojé a la tierra junto con el granizo, el zorro cay0 encima
de.unos cactus en donde encendié una llamarada de fuego. Desde entonces el
fuego es conocido en la tierra [FRANCO 1975: 149-150].

Etioldgicamente los cuentos 1-6 narran el origen de las plantas cultivadas, mien-
tras el 27 nos cuenta del origen del fuego. Segin el analisis hecho por Levi-Strauss
de los mitos amazodnicos (grupo Gé€), el mito del origen del fuego se transforma en
el mito de las plantas cultivadas [LEvVI-STRAUSS 1964: 169]. En el caso andino los
cuentos con una misma formacion se refieren al origen del fuego, y por otro lado
al de las plantas, apoyando el resultado del analisis de Levi-Strauss.

A prop6sito del cuento que narra el origen del fuego al caer el zorro encima de
unos cactus, es interesante afiadir que una versién cuzquefia trata del origen de los
cactus.

Cuento 28 (Cuzco)

Al estrellarse el zorro, su cerebro se dispersa dando origen a unos cactus llamados
warajos [MOROTE 1958: 9]i%,

Cuento 29 (Aymara, Puno)

En tiempos muy remotos el cielo y la tierra estaban unidas por dos sogasi®;
cierto dia el zorro vali€éndose de una de estas sube al cielo, al retornar portaba una
importante noticia, pero unos loros impidieron su llegada a la tierra cortando la soga
[FrANCO 1975: 171-182].

En los cuentos 27 y 29 no aparece el condor, sin embargo los’Aymaras también
se dan cuenta del antagonismo entre zorro y condor como sigue:

Cuento 30 (Aymara, Puno)

El personaje es un zorro en busca de la esposa raptada por un condor. Finaliza
con la muerte del zorro [FrRANCO 1975: 97-100].

Los treinta relatos examinados nos cuentan la aventura de un zorro que emprende
un viaje al cielo y al retornar a la tierra muere por precipitacion. En todas las ver-
siones la narrativa es similar. Los elementos narrativos aparecen repetidamente y
la distribucidn geografica se limita al sur y centro de los Andes Centrales.

Un grupo de estos cuentos de formacion simple cuyos elementos narrativos son
limitados, forman un conjunto total estable dentro de cierto limite de distribucion
geografica, sin variaciones remarcables en numerosas versiones. La tnica variacion
notable se encuentra en el final de los cuentos los cuales clasificaremos de la siguiente
manerat?:

Limitandose sélo a los cuentos etiolgicos, encontramos el origen de las plantas
cultivadas (cuento 1-6), de numerosos zorros (cuento 8-11), del fuego (cuento 27)
y de los cactus (cuento 28). Las plantas cultivadas y el fuego son cosas ttiles en la
vida cotidiana teniendo valor positivo para los campesinos andinos, en cambio los



Folklore Andino y Mitologia Amazénica 283

-0 (morir reventandose)
(cuento 12-25, 29-30)

ZOITO que viajo- —-animal (miles de zorros)
al cielo (cuento 8-11)
—origen — -silvestre (warajos)——fuego
(cuento 27) (cuento 28)
|—planta —| -una especie (cafiihua)
| (cuento 6)
-cultivada- -una clase (cereales)

‘ (cuento 1-2)
-especies—

~clases (cereales y tubérculos)
(cuento 3-5)

zorros y los warajos son de valor negativo. A continuacion, indagaremos el mensaje
del origen de las plantas cultivadas, siempre en relacion con otros mensajes (zorros,
warajos, rejuvenecimiento) o con el mensaje nulo. Improvisaremos aqui una con-
clusién: las plantas cultivadas andinas se originan en condicién dispersa, mientras
tanto nos es necesario contar con los siguientes: 1. de acuerdo con el patrén de
disyuncién y dispersion, 2. por la formacion narrativa del zorro que sube al cielo
y en su retorno muere al precipitarse, 3. algunas versiones del cuento del zorro
glotdn transmiten el mensaje del origen de las plantas cultivadas, 4. las encontramos
en el sur de los Andes Centrales (Mapa 1).

2. POR CULPA DE CORTA-ARBOL

El aspecto invariable en todos los cuentos de los Andes Centrales sobre el zorro
glotdn (a excepcion de los cuentos 7 y 26) que acabamos de examinar, es el fendmeno
de disyuncidn arriba/abajo y el de desplazamiento-dispersion del objeto precipitado.
Aunque los cuentos que tratan de las plantas cultivadas, zorros, fuego y cactus se
distinguen por su caracter etiologico del resto, que termina simplemente con la muerte
del héroe, todos obedecen a un patrén basico ya mencionado. De otra manera y
segln la expresion folklorica, las plantas cultivadas andinas se originan como fend-
meno de disyuncion y dispersion. Para entender mejor este mensaje enfocaremos
mas sobre el patrdn. .

Ahora examinaremos el cortamonte, una de las festividades mas coloridas del
carnaval andino. El patron que rigen los cuentos del zorro se repite en el cortamonte,
aunque la formacién de la actividad es distinta a la de los cuentos. El cortamonte es
también denominado yunsa, cilulo, humisha, etc. segin las regiones de origen, sin
embargo el contenido es igual y tal vez el que presenta menos variaciones que los
cuentos.



284 H. ToMOEDA

El cortamonte es muy popular en el norte y centro del Perti y se tiene muy poca
informacién de éste en la regién sur de los Andes Centrales. Esta distribucion
geografica llama nuestra atencidon por ser muy contrastante a la expansion de los
cuentos del zorro gloton en el sur y centro. Es decir el patron de disyuncion y
dispersion forma: a) el cuento del zorro en el sur y centro, y b) el cortamonte en el
norte y centro, con sus propios contenidos. Describiremos a continuacién, como
ejemplo concreto, el cortamonte jaujino del pueblo de Huacllas.

Cortamonte 1 (Jauja)

En el primer dia de la fiesta, los hombres dirigidos por el patrén o padrino de la
festividad salen al campo en busca de un arbol frondoso y alto, lo cortan y llevan a la
plaza, mientras tanto, las mujeres con la madrina salen a la calle portando comidas
y licores. Ambos grupos se encuentran en el camino y empiezan el juego del car-
naval, después de jugar, comer y beber, todos emprenden el regreso al pueblo. Alli
los hombres colocan el arbol, el que es adornado por las mujeres con serpentinas,
banderas, frutas, panes y botellas de licores. En el segundo dia, las parejas se reinen
en la plaza y formando un circulo alrededor del arbol, empiezan a bailar. Los
padrinos invitan a una de las parejas a cortar el arbol entregandoles un hacha. Este
acto se repite muchas veces mientras se baila y canta alrededor del arbol. La pareja
que desea realizar el cortamonte en el siguiente afio, es la encargada de derribar el
arbol dandole el tltimo hachazo [EspiNoza 1958: 39-43].

La pareja que organiza la fiesta es llamada “padrino” y “madrina”. Segun este
término de parentesco ficticio y catdlico, el arbol sera “ahijado’ de ellos. En el
pueblo Paca de la misma region jaujina, la pareja organizadora es denominada
“padrinos de monte” y el hombre ofrece el arbol y la mujer lo adorna [SALGUERO
1939: 92-93]. El siguiente es del pueblo Masma en Jauja:

Cortamonte 2 (Jauja)

Al caer abajo el arbol los nifios se agrupan para posesionarse de los adornos.
La pareja elegida como padrinos para el afio venidero recibe el arbol tumbado como
sefial de compromiso; el hombre toma la parte superior mientras la mujer toma la
parte baja del arbol [MATEU 1942: 52-53]. :

Las descripciones del cortamonte jaujino son numerosas y todos sin excepcion
se realizan unidos al carnaval!®. Las fiestas de carnestolendas son bastante difundi-
das en los Andes Centrales, sin embargo en la region sureiia el cortamonte no es tan
difundido. El siguiente es de la costa iquefia, donde le llaman “yunsa’.
Cortamonte 3 (Ica)

Las parejas “casadas” se retinen alrededor del arbol el cual ha sido adornado
con quitasuefios, lamparas, flores, banderas, frutas, panes, sardinas, etc. El “veedor”
ordena a cada una de las parejas cortar el arbol, proporcionandoles un hacha sin
filo; después de unos golpes dados, el veedor les quita el hacha y rellena la parte
cortada del arbol con arena para que no se caiga tan prontamente [DONAIRE 1959:
37-43]19.

En la festividad sin excepcién, hombres y mujeres participan en parejas, lo cual
significa “matrimonio” (caso de Ica). La categorizacién entre hombre y mujer es



Folklore Andino y Mitologia Amazdnica 285

el elemento contribuyente en la organizacion de la fiesta. Del caso de Ica (cortamonte
3) nos llama la atencion el uso de un hacha sin filo y el relleno con arena en la corta-
dura del arbol, esto nos hace recordar inmediatamente algunos mitos amazénicos que
tratan “el arbol que es dificil de cortar”. Segtin los Cashinahuas (tribu de la
Montafia) existe un arbol gigantesco que separa la tierra del cielo, los personajes
miticos tratan de traerlo abajo, pero la cortadura producida, se cierra durante la
noche y entonces para siempre queda separada la tierra del cielo [D’ANs 1975: 93-94].

El origen de las plantas cultivadas narrado por los Apinayé también contiene
el mismo relato; descubierto un arbol milagroso lleno de muchas mazorcas de maiz,
los hombres trataron de cortarlo, pero la cortadura volvié cerrarse por si sola
mientras los hombres descansaban. Al fin se pudo cortarlo con la ayuda de un
hacha traida del pueblo [NIMUENDAJU 1939: 165-167; cf. LEVI-STRAUSS 1964:
165-166].

Es interesante notar que los dos mitos se refieren al arbol que no se cae, y tratan
la relacion entre el cielo y la tierra; el Cashinahua con el tema de la separacion cOs-
mica, el Apinayé con el tema del origen de las plantas cultivadas en que la mujer-
estrella (tomando forma zoomorfa) ensefia la existencia de aquel arbol milagroso a
los hombres. De la formacion cosmica del cuento andino ya nos hemos referido y
el elemento ‘““mujer-estrella’ constituye una parte en algunos cuentos andinos
(cuentos 6-8). El siguiente es otro ejemplo surefia del cortamonte.

Cortamonte 4 (Apurimac)

La yunsa se realiza el dia Miércoles de Ceniza y adornan el arbol con frutas,
serpentinas, globos y juguetes [FLORES 1978: 45-36).

Es muy posible que la yunsa apurimefia haya sido introducida recientemente.
Tenemos muy poca informacion acerca del cortamonte surefio, en cambio, en la
regién norte del Perti encontramos muchos otros ejemplares como:

Cortamonte 5 (Talara, Piura)

La yunsa es de un arbol de algarrobo o de sauce, que esta adornado con frutas,
vino, champan, gaseosas, pescado seco y en la copa del arbol dos banderas (roja
y verde) [CARRION 1978: 24].

Cortamonte 6 (Lambayeque y La Libertad)

La yunsa lambayecana adornada con blusas, pafiuelos, perfumes, jabones,
cabrito, gallina, billetes, etc., es cortada el ultimo dia del carnaval. En la region
serrana de La Libertad se adorna con pafiuelos, membrillos, roscas y botellas de
licores [CaMINO 1945: 67-68].

Cortamonte 7 (Celendin, Cajamarca)

Se llama “hunshas” los arboles traidos para ser plantados en medio de la calle
del barrio que organiza la fiesta. La pareja que derriba el arbol, es nombrada
“mayordomo” para el proximo afio y obligada a costear el festejo desde ese momento
hasta el dia siguiente [MARINAS 1978: 18].

Cortamonte 8 (Quiche, Ancash)

El arbol es llamado “monte” o “cilulo”. Todos los concurrentes cuidan de no

cortar el arbol, ya que quien lo hace, se compromete a entregar un arbol igual o



286 , H. ToMOEDA

mejor adornado el proximo afio. Apenas el arbol cae, hay un gran algarabia mien-
tras los nifios se precipitan sobre el monte para recoger los diversos adornos y regalos.
En algunas oportunidades aparecen comparsas de disfrazados que recorriendo por
las calles hacen bromas a todos los que encuentran a su paso [NORIEGA 1977: 14-16).

Celendin y Quiche estan situados en la vertiente oriental del norte de los Andes
Centrales. Los siguientes son de Ancash y de Loreto:

Cortamonte 9 (Marcara, Ancash) :

El arbol adornado es denominado “huachihualito””. Treinta afios atras existia
la costumbre de atar a los participantes al arbol caido y azotarlos [GHERSI 1960:
114-117]. ‘

Cortamonte 10 (Tamishiaco, Loreto)

La fiesta es llamada “humisha,” utilizan una palmera la que adornan con frutos,
zapatos, banderas, serpentinas, globos, leche de tarro, billetes y cajas de sorpresas
[CasTiLLO 1978: 35-39].

La fiesta es muy popular en los pueblos de la zona nor-oriente de la Montafia
peruana. El término “humisha” es general en el oriente, segin vocabularios re-
copilados por Tovar [1966: 107]. . La humisha no solamente es organizada en pue-
blos y ciudades, sino que algunas tribus selvaticas también la festejan como:
Cortamonte 11 (Omagua)

Mientras se corta el arbol, unos diez hombres disfrazados de monos y cerdos
salvajes emiten grandes gritos, formando gran algarabia alrededor del arbol [GIRARD
1958: 183-184].

Cortamonte 12 (Yagua)

Se realiza en tiempo de carnaval, el arbol es adornado con camisas, cuchillos,
dulces y comidas [GIRARD 1958: 31-32].

El cortamonte andino es probable que no sea originario de la regién, mas bien
parece haber sido introducido desde la Montafia en tiempo relativamente tardio; una
de las razones que hace suponer esto son las designaciones adoptadas. El corta-
monte se llama en algunas partes hunsha o yunsa (cortamonte 3-6), que parece pro-
viene de “humisha” (cortamonte 10-11), término empleado en la Montafia. En la
lengua quechua del norte no existe palabra parecida.

Ademas la palabra “monte” con que se designa al arbol es una voz extrafia en el
vocabulario andino, en cambio para los orientales “monte” significa bosque arbo-
leado. Las frutas infaltables entre los adornos del arbol son de la zona calida. Otra
razon es el hecho que el cortamonte parece estar en proceso de difundirse hacia otras
regiones andinas29.

No sabemos desde cuando ha empezado el cortamonte en los Andes Centrales;
suponemos que no sea muy antiguo. Escobar, realizando investigaciones en el
pueblo de Sicaya (Huancayo) en 1954, nos informa que el cortamonte sicaino es
reciente [1973: 122]. Hoy en dia, en los alrededores de la ciudad de Huamanga, el
cortamonte es celebrado, gozando de popularidad, sin embargo en la descripcion mas
o menos minuciosa que del carnaval ayacuchano nos ofrece Bustamante, no se refiere

+ al cortamonte [1943: 67-71].



Folklore Andino y Mitologia Amazénica 287

El contenido del cortamonte es idéntico en los Andes y en la Montafia no

. ofreciendo ninguna diferenciacion regional. Esto nos hace suponer no solamente

que la introduccidén del cortamonte desde la Montafia es reciente, sino también que
la formacién de la humisha actual en la propia Montafia es igualmente reciente.

Considerando los tres puntos de vista mencionados, podemos insinuar, que en
tiempo relativamente tardio, debido al proceso de contacto social entre las tribus
selvaticas y la colonias afincadas en la region de la Montaiia, se establecié la forma
actual de la festividad. Los Omaguas y los Yaguas han tomado la fiesta que ellos
realizan después de este proceso. Hay algo que afiadir, para formar la fiesta que por
hoy es realizada, debe haber algin modelo precedente en las sociedades selvicolas,
y esto lo podemos apreciar en una descripcion de Farabee (1907) sobre el rito Witoto
de “jalico™. .

Rito 1 (Witoto)

Al comenzar la preparacion de la chacra, los hombres cortan un tronco grande
y lo colocan frente a la casa del jefe. Este ayudado por algunos, talla en la parte
superior del tronco un torso femenino, en ambos lados pinta dibujos que representan
la anaconda. Después de ocho meses o sea en tiempo de cosechar realizan el “jaliko’,
en que los hombres bailan sobre la plataforma del tronco enfrentando a las mujeres
que bailan en la plaza. El baile es acompaiiado de canciones adorandose al sol, la
tuna, planetas, frutas, animales, etc. Al fin de la fiesta, el jefe reparte entre los
jefes de familia trozos de madera extraidos de la figura femenina, guardando para si
la parte de la cabeza, luego los trozos son echados al fogdn, quemandolos [FARABEE
1922: 139-140]. :

Cincuenta afios después, Girard describe el rito de los Witoto y Ocaina.

Rito 2 (Witoto)

En el tronco se talla una figura femenina y pintan la figura de la serpiente,
durante el baile se recitan mitos acerca de cosechas, personajes miticos, la luna y el
sol [GIRARD 1958: 80-85]. ‘

Rito 3 (Ocaina)

Cortan el tronco, tallan una figura de mujer, pintan dibujos [GIRARD 1958:
136-137]. '

El rito de los Boras que llaman ““yarigua’ es parecido a los mencionados. Girard
considera que en estos ritos representan la fertilidad y al mismo tiempo dramatizan
la época mitica del mundo. Los siguientes son los mitos que guardan relacion con
los ritos mencionados.

Mito 1 (Witoto)

Una mujer concibid de una anaconda un nifio, el que al cuarto dia de nacido se
convirtié en arbol cargado de frutos como yuca, maiz y mani. Los hombres que sélo
comian tierra, cortaron el arbol para beneficiarse de los frutos. Del corte brota
agua y de las ramas varias plantas cultivadas [GIRARD 1958: 75-76].

Mito 2 (Ocaina) '

Una mujer tuvo contacto sexual con una boa que emergia debajo de la tierra.

La boa fue muerta por la madre de la muchacha, ésta, secretamente, en un lugar



288 H. TOMOEDA

alejado del pueblo, dio a luz un bebe, el cual al cuarto dia se convirtié en un arbol,
que crecio milagrosamente y dio frutos como maiz, dos clases de yuca, macamo, etc.
Los hombres que s6lo comian tierra fueron avisados por la mujer del arbol milagroso,
lo cortaron entonces, y recogiendo los frutos dispersados, sembraron éstos en chacras.
Se dice que en el lugar donde cayd el arbol, se formé una laguna. Los hombres que
gozaban de vida eterna son destinados a morir por culpa de traer abajo el arbol
[GirARD 1958: 133-134]. ‘

Del cortamonte andino, de la humisha montafiesa y de algunos ritos y mitos de
los selvicolas podemos concluir lo siguiente:

1. Los ritos 1-3 tienen caricter propiciatorio o de fertilidad, de reivindicaciéon o
dramatizacion a una época mitica en que se originaron las plantas cultivadas.

2. Entre los mitos 1-2 (en relacidn con los ritos 1-3) y los cortamontes 1-12 existen
aspectos muy similares.

3. De los cortamontes 1-10 de los Andes y Montafia, ninguno de los observadores
se refieren ni insintian al significado del cortamonte, todos carecen del motivo magico-
religioso a nivel de observante y participe de la actividad. Los participantes apare-
cen gozando del colorido pomposo de la celebracién sin darles significado represen-
tativo o motivo magico-religioso.

Si existe una relacion histérica entre el cortamonte andino y los mitos y rituales
de las tribus montafiesas, este lazo puede describirse como lo siguiente:

El cortamonte de los Andes Centrales fue introducido copiando los ritos y mitos
en que se incluye el origen de las plantas cultivadas, la copia es limitada s6lo a los
aspectos del patron y la formacidén de éste, y el mensaje que es transmitido por la
formacion, se perdid.

El cortamonte en los Andes sin excepcion alguna es el acto de cortar un arbol y
posesionarse de los adornos, mientras los mitos amazonicos nos narran cémo los
hombres obtuvieron las plantas cultivadas, de los frutos del arbol mitico caido. Las
coincidencias en la formacién entre los dos son:

Cortamonte 1-12 Mito 1-2

patrones son una pareja ““casada’’. acto sexual entre una boa (mascu-
lino) y una mujer.

padrinos tienen un ahijado: arbol. nace un nifio que se transforma en
arbol.

un arbol adornado de cosas, entre un arbol cargado de varios frutos.

ellas: frutos y otros comestibles.

cortar el arbol. cortar el arbol.
posesionarse de los adornos del origen de las plantas cultivadas
arbol cortado. dispersadas del arbol cortado.

Existiendo coincidencias tan claras se extrafaria el hecho de que el cortamonte
serrano carezca del motivo magico-religioso. Si un Ocaina observa algun cortamonte
andino, él recordara inmediatamente su mito®. Sélo mencionando la posibilidad



Folklore Andino y Mitologia Amazonica 289

que el cortamonte puede representar el concepto de la fertilidad en vinculacién con la
renovacion a un nivel analitico, resumiremos los capitulos 1 y 2 asi:

1. En los cuentos surefios de los Andes Centrales, el mensaje del origen de las
plantas cultivadas es transmitido por la formacidén narrativa de la dispersion del
contenido estomacal del zorro que se precipité al serle cortada la soga.

2. Enel norte y centro, el patrén de disyuncion y dispersion se repite en la formacién
del cortamonte en que el arbol es cortado (disyuncién) y se posesionan de los adornos
(dispersidn)22,

3. Esta formacion se repite en los mitos amazdnicos. Por la formacion narrativa
de cortar el arbol mitico (disyuncién) y sembrar las semillas de los frutos caidos del
arbol (dispersidn), el mensaje del origen de las plantas cultivadas es transmitido.

4. Aunque difieren en la formacidn, los cuentos surefios (cuento 1-6) de los Andes
y los mitos amazodnicos (mito 1-2) coinciden al nivel del patrén y del mensaje.

A propésito, el mito de la Montaha (mito 2) se refiere no sélo al origen de las
plantas cultivadas sino el origen de la mortalidad humana. El mito Apinayé (Gé)
también, trata simultineamente del origen de las plantas cultivadas y de la senectud,
siendo esto bastante difundido en los mitos amazdnicos en general. Después de
haber analizado una serie de mitos G€ sobre origen del fuego y de los mitos acerca de
las plantas cultivadas (que son transformacion de aquéllos), Levi-Strauss concluye:
vejez (o0 muerte) es exigida al hombre como si fuera una compensacion por las plantas
cultivadas obtenidas [1964: 169].

3. TESTIMONIO DEL CHIWACO MENTIROSO

Por lo menos al nivel del patrdon basico, los cuentos andinos 1-6 coinciden con
los mitos amazonicos 1-2, ambos portan el mensaje comtn de las plantas cultivadas,
empero éstos se refieren simultaneamente al origen de las plantas y la mortalidad
humana. Si los cuentos andinos llevan con ellos este mensaje bajo alguna forma
perceptible, la coincidencia entre los cuentos andinos 1-6 y los mitos amazonicos 1-2
se duplicara, lo que averiguaremos de aqui en adelante.

Como se ha anotado, la version inversa de los cuentos 1-6 es el cuento 7 (el joven
que subid al cielo). Las correspondencias transformativas son las siguientes:

Cuento 1-6 Cuento 7
pre-agricultura. post-agricultura.
condor/héroe (zorro). condor U héroe (joven).
muerte del héroe. supervivencia del héroe.

Y la transformacion del mensaje es, del origen de las plantas al rejuvenecimiento.
La inversién de la forma no garantiza necesariamente la inversidn del mensaje,
aunque es admitido el suponer que el origen de las plantas en los cuentos 1-6 es inverso
al del rejuvenecimiento (alejar de si a la muerte) del cuento 7. Esta inversion, si
ocurre en los mitos Machiguenga y Piro al referirse aquél al origen simultaneo de la



290 H. ToMOEDA

mortalidad con el origen de las plantas y el Piro a la vuelta a la juventud, que la luna
otorgaria a los hombres2®.

Aunque los cuentos 1-6 y los mitos 1-2 coinciden en patrén y mensaje, ambos
son distintos en su formacién narrativa. En los cuentos andinos 1-6, es de notar que
el hombre no es participe en el proceso del origen, lo que si ocurre en los mitos ama-
zOnicos (los hombres cortan el arbol mitico cargado de frutos y semillas).

Si los cuentos andinos hicieran participar al hombre, tendriamos frente a noso-
tros un nuevo elemento y es posible que éstos se transformen en un nuevo tipo de
cuento. Este cuento transformado del grupo 1-6 realmente existe en el sur de los
Andes Centrales y fue recogido por Paredes en el pueblo Quechisla, lugar que el mismo
escucho contar el cuento 1.

Cuento 31 (Bolivia)

En tiempo muy remoto, el Dios llamé al zorro, le hizo entrega de semillas,
ordenandole entregarlas a los hombres y hacerles saber que si las sembraran en
un surco, creceria un arbol de variados frutos como papas, maiz, quinua, cafihua.
El zorro que por aquel entonces tenia una boca pequefia, reunié a los hombres y les
dijo que sembrasen las semillas en diferentes chacras de acuerdo a los colores, forma
y tamafio de €stas. A partir de ese momento los hombres cultivan las plantas con
laboriosidad. El Dios castigd al zorro embustero, rajando su boca hasta la altura
de sus orejas [PAREDES 1953: 25-26, reproducido en 1973: 62].

El cuento narra el origen de las plantas cultivadas y al mismo tiempo el comienzo
del trabajo agricola laborioso. La correspondencia transformada de los cuentos 1-6
y el cuento 31 son los siguientes:

Cuento 31 Cuento 1-6

varias semillas entregadas al zorro varias semillas tragadas por el
por el Dios celestial. zorro en un banquete celestial.
varias semillas se convertirian en varias semillas en el estomago del
un arbol. ZOrTO.

origen de las plantas sembradas origen de las plantas por disper-
en diferentes chacras. sion.

De otro lado tenemos la correspondencia entre el cuento 31 y los mitos 1-2:

Cuento 31 Mito 1-2

un arbol que daria varias clases un arbol que daba varias clases
de frutos. de frutos.

origen de las plantas sembradas origen de las plantas al dispersarse
en diversas chacras. de un arbol.

Claramente apreciamos que el cuento 31 guarda mas similitud con los cuentos
1-6 que con los mitos 1-2. El zorro es héroe en los cuentos y cumple un rol de
mediador entre el cielo y la tierra. Una versidn muy corta la encontramos en el



Folklore Andino y Mitologia Amazénica 291

Dpto. de Cuzco y aclara que la formacién basica del cuento es la relacién entre el
cielo y la tierra.
Cuento 32 (Cuzco)

Taytacha desed ofrecer a los hombres una planta que diera frutos de trigo,
papas y maiz, sin embargo la Pachamama protestdé y se opuso al otorgamiento de la
planta tan productiva, es por esto que el trigo, maiz y papas crecen separados
[VALDERRAMA 1977: 57). |

Aunque es fragmentario, este cuento duplica la dicotomia de cielo/tierra con la
de Taytacha (masculino)/Pachamama (femenina). La otra version del zorro men-
tiroso fue recogido por Costa Arguedas en el pueblo de Yamparaez (Bolivia).
Omitiendo narrar el cuento, ennumeraremos solamente las cosas originadas:
Cuento 33 (Bolivia)

Origenes del vestido, plantas cultivadas, costumbre de comer tres veces al dia,
tefiir hilos, obtenidos como producto del trabajo personal [CosTA 1950: 166-168;
reproducidos en PAREDES 1953: 21-23, 1973: 62-65].

Segiin estas versiones todas las cosas surgidas en este mundo son de peor calidad
y forma que las planteadas por el Dios. Es de notar aqui que los campesinos deno-
minan ciertas plantas silvestres cuyas formas guardan semejanza.a las plantas
cultivadas, con el calificativo “zorro’” como atoq papa, atoq sara [MEeJa 1931: 23-24].

Ahora bien, los cuentos 1-6 y 31-33 fueron recogidos en el sur de los Andes
Centrales y debemos resaltar que los cuentos 1 y 31 son originarios del mismo pueblo
boliviano. Es posible considerar una relacion historica entre dos grupos de cuentos;
asi tendriamos que los cuentos 31-33 del zorro mentiroso de Bolivia fueron creados
a base de los cuentos 1-6 del zorro gloton cuyas versiones se distribuyen en areas mas
extensas que las anteriores. Ademas, en una vasta area de los Andes Centrales
existen muchas versiones de un tipo de cuento que puede haber sido un modelo para
formar el cuento del zorro mentiroso, este cuento es el del chiwaco mentiroso. Los
dos cuentos siguientes fueron recogidos en el Dpto. de Ayacucho (Mapa 1).
Cuento 34 (Ayacucho)

El padre sol envid al ave chiwaco para avisar a los hombres que cuando deseasen
comer, vestirse, etc., colocasen dentro de una olla ‘“‘Arimancacha,’”’ los materiales
necesarios para la confeccidn y asi, ellos inmediatamente gozarian de lo deseado.24
El chiwaco alterd el mensaje y aconsejo a los hombres a cultivar la tierra, sembrar
semillas, cosechar frutos para proveerse de alimentos, les instd a cocinar para evitar
comer los alimentos crudos, criar alpacas, hilar lanas, tefiir hilos y tejer telas para
cubrir sus cuerpos. El sol al ver el padecimiento de los hombres que trabajaban
arduamente, castigd al chiwaco embustero, cortindole el intestino y a partir de aquel
dia el chiwaco padece de hambre insatisfecha, por lo que siempre va buscando
alimento [SALAs 1944: 98-99].

Cuento 35 (Ayacucho)

Relata el uso del fuego para cocinar; la costumbre de comer tres veces al dia en
lugar de una; hilar y coser para vestirse [MARTINEZ 1951 : 503-504].

Apreciamos la coincidencia de las cosas originadas del cuento del zorro mentiroso



292 . H. TOMOEDA

y los cuentos acabados de narrar. El cuento del zorro mentiroso boliviano que es
una transformacién del cuento del zorro glotdn, es una version del chiwaco mentiroso
en la que el chiwaco es reemplazado por un zorro. El cuento del chiwaco mentiroso
lo hallamos en todas las regiones de los Andes Centrales.

Cuento 36 (Ayacucho)

Origen de los dientes de los seres humanos. Por la mentira del chiwaco, no son
perdurables y reemplazan a los dientes de acero que el Dios iba a dar a los hombres
[MoroTE 1954: 110].

Cuento 37 (Ayacucho)

Origen del trabajo laborioso en el hilado y tejido [MOROTE 1954: 111~ 112]
Cuento 38 (Ayacucho)

Origen del camino largo que sale del pueblo hacia la ciudad de Huamanga
[MoroTE 1954: 112].

Cuento 39 (Ayacucho)

Origen del arar, deshierbar, cosechar en el trabajo agricola para proveerse de
alimentos, en lugar de comer ciertas plantas silvestres que el Dios iba a dar [MOROTE
1954: 111]. '
Cuento 40 (Cuzco)

Origen de comer tres veces al dia [MoROTE 1954: 108].

Cuento 41 (Cuzco)

- Origen del tefiido de la lana reemplazando a la oveja de siete colores que el Dios
iba a proporcionar [MoRroTE 1954: 112].
Cuento 42 (Cuzco)

Por mentira del ave pito no crecen arboles frutales en las pampas frigidas
[MoRoOTE 1954: 111]29).
~ Cuento 43 (Cuzco)

Origen de comer tres veces al dia [MENDOzA 1940: 40; cf. MoroTE 1954: 109-
110]. '

Cuento 44 (Junin)

Origen de los dientes gastables y de comer tres veces al dia [QuuaDpA 1954: 5,
reproducido en 1969-70: 152].

Cuento 45 (Junin)

Origen de los dientes gastables y de comer tres veces al dia [VILLANES 1978:
121-123].

Hemos encontrado hasta ahora diez versiones descritas del cuento del chiwaco
mentiroso en que el agente puede ser un chiwaco?®, un zorro o un pito. Aunque
menos numerosos a los cuentos del zorro glotdn, las versiones son localizadas no
solo en el sur y centro sino también en el norte (Dpto. Ancash) como vemos en:
Cuento 46 (Ancash)

En tiempo de la creacion, el Dios se olvidé de dotar dientes a los hombres, para
reparar esto, ordend al chiwaco llevar y hacer entrega a los hombres de los dientes.
El chiwaco se embriagd y perdid el paquete que contenia lcs dientes, entregando a
los hombres dientes hechos de maiz blanco. Desde entonces los dientes humanos



Folklore Andino y Mitologia Amazénica 293

sufren de caries. El chiwaco arrepentido de lo que habia hecho, ensefié a los hombres
el secreto de encender fuego [YAURI 1961 : 75, reproducido en 1979: 80].
Cuento 47 (Ancash)
Origen de comer tres veces al dia [YAUR1 1979: 80-81].
Cuento 48 (Ancash)
Cuento del gorrién ocioso [YAURI 1961: 124].
Cuento 49 (Ancash)
Origen de comer muchas veces al dia [ANoNIMO 1945-46: 75].
Cuento 50 (Ancash)

El chiwaco tergiversa el mensaje del Dios y a partir de aquel dia los dientes
humanos son temporales, siendo los de los animales mais resistentes [ANONIMO
1945-46: 175]. ’

De las versiones mencionadas el cuento 46 es el mas interesante al referirse al
origen del fuego. EI hecho que en el cuento del chiwaco mentiroso trata por un lado
el origen del fuego y por otro lado el de las plantas cultivadas sugiere que no es casual
el hecho que los dos mensajes sean transmitidos por el cuento del zorro glotén
(cuento 1-6 y 27). Apuntamos que el arrepentimiento por su acto malo es propio
del chiwaco ancashino y como lo apreciamos en las dos versiones siguientes narradas
por un informante ancashino.

Cuento 51 (Ancash)

En tiempo muy remoto, cuando todavia no existia el hombre, el Dios ordend al
chiwaco arrojar al rio una olla de oro debidamente tapada, el chiwaco destapd el
recipiente y de éste se dispersaron: piojos, pulgas, piques y enfermedades (origen de
los males). El chiwaco fue castigado por el Dios [CARRANZA 1978: 31-32].

Cuento 52 (Ancash)

En tiempo muy atras, el Dios mandé al chiwaco avisar a los hombres de comer
tres veces al dia y de portar un arma para no ser atacados por los venados. El chi-
waco cambid el mensaje diciendo que deben comer tres veces al dia y cazar venados
valiéndose de armas para proporcionarse del alimento [CARRANZA 1978: 32-33]27.

Segun criterio del informante ancashino, el comer tres veces al dia y cazar vena-
dos son valores positivos como una compensacion al origen de las enfermedades que
es un valor negativo. Es decir, el hombre fue destinado a morir mucho antes de su
aparicion en la tierra y como compensacion le es permitido la glotoneria de comer
tres veces al dia.

Seguin el mito Ocaina (mito 2) el hombre que se alimentaba sdlo de tierra, obtiene
alimentos abundantes (origen de las plantas cultivadas) a costa de perder la vida
eterna de la que fue poseedor. La unica diferencia recalcable entre el cuento y el
mito es la inversion cronoldgica de las cosas originadas.

Al contar el origen del fuego, el cuento ancashino (cuento 46) es idéntico a los
mencionados anteriormente, el hombre consigue el fuego (valor positivo) después de
adquirir dientes gastables (valor negativo). Segun los cuentos 36, 4446, 50 los
dientes humanos son de peor calidad, los dientes blandos o gastables representan la
muerte en una forma analdgica y diminutiva, que llamariamos “pequefia muerte”



294 H. TOM'OEDA

o “muerte parcial”’. Recordamos que un mito de la tribu Apinayé del grupo Gé
sobre el origen del fuego (es una transformacién del mito del origen de las plantas
cultivadas, seglin analisis de Levi-Strauss), se refiere al origen simultaneo de la mor-
talidad.

Otra versién del chiwaco mentiroso referente al fuego es la de Ayacucho (cuento
35) en que se origina el empleo del fuego en la coccién de alimento. De acuerdo con
los ejemplares ancashinos, el mensaje puede traducirse a lo siguiente: el hombre
aprende a cocinar a costa de trabajo. En razon de este padecimiento y labor ardua,
los cuentos del chiwaco del sur y centro tratan las cosas originadas en forma negativa.

Los cuentos andinos del chiwaco tratan el origen de la mortalidad humana en
forma indirecta, es decir, tratan el origen del trabajo, de los dientes gastables o de las
enfermedades. Al revés, los mitos amazdnicos sobre plantas cultivadas, se refieren
al origen de la mortalidad en forma directa. El origen de la muerte es un mensaje
claro y desnudo en los mitos amazonicos, mientras en los andinos es transmitido
tenuemente.

En el proceso de origen relatado en los cuentos del chiwaco, el hombre es parti-
cipante directo al ser receptor del mensaje celestial, pero actiia en forma pasiva si se
le compara con el hombre amazdnico, quien toma parte activa en el proceso, cortando
con su hacha el arbol mitico y originario. El mensaje del origen de la mortalidad,
tratado en forma directa o indirecta, corresponde a la participacién activa o pasiva
del hombre en el proceso.

El cuento 31 del zorro mentiroso es sélo una versién del cuento del chiwaco.
Este cuento trata el origen de las plantas cultivadas con perspectiva negativa por
traer consigo el trabajo. En este cuento el trabajo y padecimiento humano es debido
a que las semillas deben ser clasificadas y sembradas en diferentes chacras, a despecho
de las plantas cultivadas que el Dios iba a otorgar. Es decir, las plantas cultivadas
deben ser tratadas en condicidn “‘dispersa’’.

De los capitulos 1y 2 podemos concluir asi:

1. Los cuentos 1-6 que se localizan en el sur de los Andes son una parte de los
numerosos cuentos del zorro glotdn que poseen la misma formacién narrativa (el
héroe que viaja al cielo y muere en su retorno, despedazando su cuerpo), transmiten
el mensaje del origen de las plantas cultivadas.

2. En el norte de 10s Andes no se han encontrado cuentos de formacion similar,
sin embargo el patrdn comun de disyuncién y dispersion se hace presente en los
cortamontes cuya formacion es cortar el arbol y poseer los adornos del arbol caido.

3. El cortamonte que es muy difundido en el norte y centro no presenta un mensaje
claro, sin embargo los mitos montafieses de las plantas cultivadas que pueden haber
tenido relacién historica con €l, transmiten el mensaje del origen simultaneo de las
plantas cultivadas y la mortalidad humana.

4. Por consiguiente los cuentos andinos 1-6 y los mitos amazdnicos 1-2 coinciden
en un mismo patroén (disyuncion y dispersidn) y el mensaje (origen de las plantas
cultivadas).

Del tltimo capitulo del chiwaco mentiroso, concluimos:



Folklore Andino y Mitologia Amazdnica 295

1. Los cuentos del chiwaco originarios del sur, centro y norte de los Andes Centrales
coinciden con los cuentos del zorro glotdon (cuento 1-6), procedentes del sur, en un
mismo patrdn, y son considerados como una transformacion de éstos al serles agre-
gado un nuevo elemento “hombre’ en el proceso de origen. En las versiones del
norte y centro se refieren a la mortalidad humana en forma tenue (dientes gastables
o enfermedad), paralelamente en las versiones del sur, se refieren a lo mismo en forma
indirecta (trabajo o padecimiento) asignando a los dones celestiales un cierto tono
negativo.

2. Las plantas cultivadas en el cuento 31 (del sur) del zorro mentiroso (una version
del chiwaco mentiroso), son consideradas como cosas de valor negativo ya que re-
ciben un trato disperso y esto ocasiona trabajo.

3. Los cuentos 1-6 no tratan la mortalidad humana de manera directa (muerte) ni
indirecta (dientes gastables, trabajo) ya que el hombre no participa en el proceso,
tampoco comentan acerca de las plantas cultivadas, originadas en condicion dispersa
lo que quiere decir, que cuando menos, no-se les otorga valor positivo.

La condicién dispersa es comun en todos los cuentos del zorro glotén 1-30
(menos en 7), en algunos de ellos como 8-11 y 28 se narra el origen de las cosas nega-
tivas (zorro y cactus). El zorro y el chiwaco, agentes mediadores entre el ciclo y la
tierra, son tomados como modelos de la gula en el mundo actual2®.

Si los cuentos andinos tratan del origen de la agricultura (plantas con trabajo),
en vez del origen de las plantas cultivadas a costa de vida humana, o lo transforma en
el origen de las plantas en condicién dispersa, podemos decir que estos cuentos
andinos son mas sofisticados en comparacion con los mitos amazdnicos.

4. JUEGO INFANTIL

Dijimos ya que el significado del cortamonte andino no es todavia claro. El
acto de cortar un arbol, que es la parte central de la festividad, reaparece en un juego
andino de nifios con el que podemos aclarar un poco el significado del corte del
arbol, ya que en el juego se realiza actos imitativos y por ende representativos. A
continuaciéon presentamos dos juegos de nifios, uno de la Prov. de Parinacochas,
Ayacucho y el otro de Tarma. Ademas de éstos hay un relato andnimo procedente
de la Prov. Parinacochas (juego 3) [ANONIMO 1951: 667-669]. Igualmente Soriano
describe “culle st€”, un juego igual [1959: 2139] y Paredes describe “San Miguel”,
en que los nifios juegan en igual manera pero la interpretacién parece estar cambiada
[1976: 59-61].

Juego 1 (Ayacucho)

El juego es denominado ‘‘sachatiray” (cortar arbol) o “huin huin kikirichi”.
Un muchacho, el mas robusto del grupo, se sienta en el suelo, detras de él el resto de
muchachos se sienta formando fila, tomando cada uno la cintura del que le precede,
esta fila representa un arbol y cada uno de los participantes a la vez representa alguna
planta o arbol de acuerdo a la fuerza de cada nifio. Dos nifios del grupo que hacen
de lefiadores tratan de cortar el arbol o sea deshaciendo la hilera formada, pese a la



296 H. TOMOEDA

resistencia que ofrece cada arbol (los nifios se aferran unos a otros con todas sus
fuerzas). Después de cortar el arbol, los lefiadores amontonan a cada uno de los
nifios quienes representan trozos de arbol cortado o sea las lefias. Cuando esta listo
el amontonamiento de ‘“lefias™ los lefiadores entran por debajo a encender fuego.
Los nifios imitan el chasquido de la madera encendida, y caen encima de los lefiadores
y los queman [ANoNmMO 1971: 190-191].

Juego 2 (Tarma, Junin)

Los muchachos sentados en fila simulan el tronco de un arbol: agitando sus
brazos y cantando ‘“huin huin”, que es el ruido del follaje azotado por el viento.
Un “anciano”, con un baston y herramientas, aparece buscando palos aparentes para
reconstruir su choza; escogidos éstos procede a cortar las ramas, desbaratando a sus
compafieros que ofrecen resistencia, después de mucho forcejeo logra su objetivo.
El “anciano” reflexiona sobre lo duro del trabajo, lamentandose de su mala estrella,
de la naturaleza en reto con su ancianidad. Concluyendo la tarea de desgajar y trozar
las ramas y con los nifios agrupados exprofesamente, procede a construir su casa.
Terminada ésta, arregla el fogdén con piedras y cocina su comida, luego y cuando
va a moler el aji, al dar el primer golpe o sefial convenida, la choza se derrumba
y todos aplastan al viejo; éste con grandes esfuerzos logra desembarazarse de los
escombros haciendo mil aspavientos por los golpes recibidos, resolviendo cortar en
rajas los palos y llevarlos al pueblo como lefia y de uno en uno se los lleva en hombros
hasta el pueblo [VIENRICH s.f.: 33-35].

Aqui se repite el motivo amazdnico del “arbol que no se cae facilmente’”. Re-
cordamos también que en el cortamonte se utilizan hachas sin filo para hacer alargar
el tiempo de la caida del arbol (cortamonte 3). Miré Quesada, quien observd un
cortamonte (cilulo) en un pueblito serrano (Dpto. La Libertad), comenta “para que
la fiesta dure y puedan haber mas libaciones de chicha ritual,”” del uso del hacha sin
filo [1947: 44].

El arbol que representa la fila de nifios no es de plantas cultivadas, pero tiene
caracter comin con éstas por cuanto los arboles cortados se utilizan como lefias
(vinculacidn con el cocimiento). Un arbol constituido por varios arboles diferentes,
es similar al arbol mitico cargado de varios frutos (mito 1-2, cuento 31-33). Los
frutos dispersados del arbol cortado dan origen a las plantas cultivadas (mito 1-2),
ellas reciben un trato separado al sembrar las semillas en diversas chacras (cuento 31),
asi como también se obtienen los lefios separando a los nifios, uno por uno, con mucha
laboriosidad. Naturalmente el juego no cuenta el origen del fuego ni de la leia,
aunque sincronicamente trata la obtencion de las lefias y la muerte de los lefiadores
como los mitos 1-2. Los lefiadores parecen ser obligados a morir quemados como
una compensacion a la obtencion de lefias. En el juego tarmefio el cortador del
arbol aparece en la escena tomando anticipadamente la figura de anciano (senectud),
es decir, en forma de inversién cronoldgica al ayacuchano (cf. cuento 46 y 51-52).

La coincidencia en este aspecto entre juegos 1-3 y los mitos 1-2 es perfecta.
Lefiadores participan activamente en el proceso de disyuncién y dispersién, como lo
hacen los hombres amazdnicos de los mitos 1-2 y por ello conocen de la mortalidad.



Folklore Andino y Mitologia Amazdnica 297

Los juegos de nifios 1-3 explican claramente porque los cuentos del chiwaco 31-52
(aquellos en que los hombres participan pasivamente en el proceso de origen) tratan
solamente el origen de “pequefia muerte’” o trabajo y padecimiento (mortalidad en
sentido indirecto), y porque los cuentos del zorro 1-6 (aquellos en que los hombres
no participan en el proceso) no tratan la mortalidad ni siquiera en forma indirecta.

\

,
H
AN

JUNIN

2023-25
@ LIMA CgI-Z

Sh ‘214—45
u
U.
HUANCAVELICA Czé_%?e_ma
(7, 26)
1 AYAGUCHO ch 22, 40-43
Co3 %ﬁg‘{-%% AP C%R;MAC
Jul,3

BOLIVIA

AREQUIPA

Zo = Cuento del zorro
Co = Cortamonte

Ch = Cuento del chiwaco

{ POTOSI

Ju = Juego infantil \ 201,22

Mapa 1. Distribucién geogréfica de los cuentos,
cortamontes y juegos referidos en el
articulo.



298 : H. TOMOEDA

NOTAS

1) Hay muchisimas descripciones de este rito. Las mas detalladas de los casos de Yauyos
(Dpto. Lima), de Moya (Dpto. Huancavelica), de Sarhua (Dpto. Ayacucho) y de Macu-
sani (Dpto. Puno) se encuentra en Matos [1951], Fuenzalida [1965: 118-138], Quispe
[1969] y Delgado [1971: 185-197] respectivamente. Estudios analiticos en Tomoeda
[1978a: 1-39, 1980a: 1047-1071].

2) Descripciones muy minuciosas e interesantes acerca de la “mesa’ nortefia, ver Gushiken
[1977: 55-68], Calderdén y Sharon [1978: 85-117]. Una corta descripcién de la mesa
cajamarquina en Iberico [1971: 30-34].

3) “Ayllo” como grupo localizado es descrito, por ejemplo, por Platt (Dpto. Potosi) [1976]

y para el ayllo del parentesco ver por ejemplo Tomoeda (Dpto. Ayacucho, Per() {1968: '
1-16}, Isbell (Dpto. Ayacucho) [1978: 99-136].

4) Aunque no se encuentra observacion detallada, el “Condor-Rachi” surefio fue descrito
por Squier (Puno) [1877: 367-368], Barrionuevo (Cuzco) [1968: 137-140], Mcgahan
(Apurimac) [1971: 704] y Takano (Apurimac) [1981: 22-25]; el nortefio (Callejon de
Huaylas, Dpto. Ancash) por Anénimo [1945-46: 118-119], Huascaran [1952] y Mcga-
han [1971: 708-709]. Estudios analiticos por Tomoeda [1978b: 62-72, 1981: 28-33].

5) Tres especies, por lo menos, del loro se encuentra en los Andes Centrales: Bolborhynchus
a. aurifrons, Bolborhynchus andicolus, Aratinga wagleri frontata [KoepckE 1970: 74].
El segundo de los nombrados parece ser la especie referida en los cuentos por que es
tipico de los Andes Peruanos.

6) Segun Céardenas coimi o millmi es Amaranthus caudatus L. [1969: 119], lo cual coincide
con la taxonomia de Soukup [1970: 18]. Segun Oblites Chenopodium millmi o Cheno-
podium montanum [1969 : 215].

7) Diremos que el valor negativo del zorro se limita solo en el aspecto del cuento y la vida
cotidiana. En la dimensién magico-religiosa éste puede tener valor positivo, por
ejemplo, es una creencia general que la punta de la cola del zorro trae suerte al que la
posee [cf. CayonN 1971: 159-160].

8) Mencionaremos un ejemplo mas del rito en que se expresa las “maneras de mesa” del
condor. En el rito propiciatorio del ganado realizado en Chumbivilcas, Dpto. Cuzco
en tiempo de carnaval, la carne del animal sacrificado se cocina sin agregar sal y el
brujo (paqo) que representa al jefe de condores, come los ojos y la lengua. Otros
participantes, también simulando ser aves carnivoras, toman el resto. Después, un
yerno del duefio del ganado recoge todos los huesos y los cuenta de dos en dos. Si se
queda con uno al final, es sefial de buen agiiero. Los huesos son enterrados cerca del
lugar donde se realiza el rito [ROEL 1966: 32].

9) Persiguiendo a la diosa Cavillaca el dios Cuniraya encuentra en su camino a varios
animales y les pregunta por ella. Al condor, al puma, y al halcén que dan respuestas
favorables les son conferidos por él dones o méritos, y los animales como el zorrino,
el zorro y el loro que contestan negativamente son maldecidos. Al céndor le es otor-
gado una larga vida y el previlegio de comer la carne de los animales muertos, y quien
lo mate es destinado a morir. El zorro como animal maldito, en cambio, es destinado
a ser odiado, perseguido y maltratado [AviLA 1966 (1598): 25-27].

10) . Este cuento 7 puede ser considerado como transformacion del cuento “La amante del
céndor” recogido por Lira en la misma regién [Arguedas 1949: 132-144], en el que se
invierte el sexo del héroe (el joven amigo del c6ndor = la joven raptada por el condor).
El condor raptor es muerto al final a consecuencia de la venganza.



Folklore Andino y Mitologia Amazdnica 299

11)

12)

13)

14)

15)

16)

17)

18)

19)

“...los cantures no envejecen nunca, ni mueren de muerte natural. Son eternos, como
las nieves del Salcantay... Como se sienten ancianos y el pico se les motosea y se les
apodera un ins6lito temblor de las piernas; cuando su plumaje ha perdido su impecable

. linea y brillor y se vuelve ccasa. ... cuando ha perdido la precision de los prismaticos

de sus ojos...; y, por fin, intuyen la proximidad de su muerte, no hacen sino irse a
Hauinaccocha, que es una laguna que esta al lado, casi al pie del Salcantay, bafarse
en sus virtuosas y taumaturgas aguas y salen tiernitos, malccos y frescos como una raiz,
con menos dificultad que de sus blindados cascarones.... Los céndores suicidan,
cuando han decidido dar fin a sus aéreas vidas [PAcHEco 1967 (1933): 186-187].
Estudios analitico de estos mitos en relacién con otros amazénicos ver Tomoeda [1976:
159-184].

En esta versiéon los dos modales contrastados del zorro y del condor son narrados
claramente. Dice: alla (cielo) el condor se convierte en un ‘“‘caballero’ vestido con
bufanda blanca y traje negro. El zorro come mucho, se mete a la cocina, roba pedazos
de carne, se mete debajo de la mesa en pos de huesos... tumba la mesa, mancha con el
vino “tinto” las bufandas blancas de los comensales y, completamente ebrio, se niega
a regresar a la tierra, pese a los ruegos del condor [MoROTE 1958 9.

Garcilaso se refiere a esta “fabula” como ejemplo de “la simplicidad de aquella gente”.
En los mitos amazoénicos el origen de las manchas de la luna es relacionado con el
incesto; por ejemplo, en el mito Cashinahua, la cabeza del hombre que cometié incesto
con su hermana (su cara de él estaba manchada con el zumo huito) se convierte en la
luna. Justamente con este origen de la luna empieza el ciclo de vida humana (mens-
truacion, nacimiento y muerte). Véase el mito recogido por D’Ans [1975: 113-122)..
Con el nombre de “warakko” es conocido una especie de cactus entre los Callawayas.
Segun Oblites, “cactus de flor amarilla, cubre casi toda la planta un brote algodonoso
y se presenta completamente ramificada dando la apariencia de cerritos o mogotes
vegetales [1969: 369]. Posiblemente el cactus referido en el cuento 27 (origen del fuego)
es lo mismo si consideramos que los Aymaras y los Callawayas viven en el mismo
habitat altiplanico.

El tema de “la soga que unia la tierra y el cielo” se encuentra también en un mito
Machiguenga. Segun éste la escalera se corté a consecuencia de la mala conducta
de un beodo y se originé la separacion de la tierra y el cielo. El hombre cay6 a la tierra
se convirtié en “‘erizo” ( puerco espin?) (similitud analédgica a los cactus del cuento 28)
[ALVAREZ 1940: 22-24].

Sin embargo, cuando leemos el texto de los cuentos mas minuciosamente, encontramos
algunas diferencias sutiles pero no menos importantes; asi por ejemplo, cuando los
cuentos tratan algn origen, existe cierta tendencia a enfatizar el despedazamiento del
zorro, asi como su caida encima de una piedra puesta por los hombres (cuento 2) o
sobre espinas, tachuelas, vidrios rotos, etc. colocados intencionalmente por un ratén
(cuento 3, 5y 9). Lo mencionado no siempre ocurre en aquellos que terminan
simplemente con la muerte del zorro, como los cuentos 18 y 23, en que el zorro da la
impresion de poder salvarse. Desde un punto de vista regional el final del zorro
sureflo es mas calamitoso que el del centro. '

Sélo mencionando algunas: Davila [1952: 864-865), Bonilla [1946: 78-82], Rodriguez
[1953: 12, 16-17, 36], Vivas [1953: 70-71]}, Ordoya [1957: 174], Adams [1959: 194-195]
y Contreras [1972: 40-49].

Housse describe la yunsa iquefia antes que Donaire: el 4rbol est4 adornado con panes,
sardinas, frutas, aves y cobayas vivas, jamones, trozos de carne y legumbres de todas



300

20)

21

22)

23)

24)

25)

26)

H. ToMOEDA

clases. Apenas las ramas tocan el suelo al ser tumbado el arbol, la multitud se lanza
encima con un avidez de buitre, y en un abrir y cerrar de ojos devora todos los man-
jares [HOUSSE 1946: 128-130].

En algunas partes de la regiéon cuzquefia hoy se celebra esta festividad. En el pueblo
de Marcapata (Quispicanchis) festejan la yunsa, que diez afios atras fue introducida
por un mestizo, quien vio esta fiesta mientras vivia en Lima (comunicacién personal
de Norio Yamamoto).

Aunque no trata del origen de las plantas cultivadas sino de los peces, un mito de
Quechua Runa del rio Napo (Napu Runa) une varios temas tratados hasta ahora en este
articulo: los haraganes se enteraron por una avispa del secreto de un arbol cuyo tronco
contenia peces. Empezaron a cortarlo, pero la tarea fue dificil por que la cortadura
volvia cerrarse, ademas el arbol estaba atado al cielo con una soga. Caido al fin, el
arbol y sus ramas se convirtieron en en el rio Napo y sus afluentes, y las hojas se
hicieron peces de todas clases [MERCIER 1979: 73-76].

El aspecto disyuntivo del cortamonte es claro en el 2: la pareja elegida para el afio
venidero recibe el arbol tumbado; el hombre toma la parte superior mientras la mujer
toma la parte inferior del arbol. El aspecto disperso forma la parte culminante de la
fiesta : 1a multitud se lanza encima del 4rbol con una avidez de buitre, o al monte caido
le sobreviene una plaga de hambrientos “chiuches” que lo deja desnudo y hecho una
calamidad [DAviLA 1952: 865].

Los mitos Machiguenga tratan el origen de la muerte en lo que podriamos llamar dos
niveles: aquel que tiene lugar en el cielo (ver el mito citado en Ia pagina 280), a partir
del relato por que la luna se convierte en ser carnivoro; y otro, en la tierra, cuyo texto
describe también el origen de la mortalidad humana: dios creador hizo los primeros
Machiguengas del palo de balsa que es poroso y liviano. Al verse tan endebles dijeron,
“moriremos, queremos morir”’. El dios, enojado al escuchar tales palabras, los con-
dend a ser mortales.  Si el dios hubiese empleado el palo de shira, los Machiguengas no
moririan jamés [FERRERO 1966: 385]. Esta mortalidad humana, tiene cierta similitud
con el origen de los dientes humanos de los cuentos del chiwaco, que trataremos mas
adelante (cuentos 36, 4446y 50).

Es interesante encontrar el término “Ari Manca” en la Cronica de Guaman Poma:
Los indios hechiceros hacian el Tinguichi ... con el objeto de juntar el hombre con la
mujer para que fuesen enamorados... Dicen que para este, queman en una olla nueva,
llamada Ari Manca, palabra compuesta de Ari, nuevo, y Manca, olla, sebo con inmun-
dicias, exponiéndolos a un fuego intenso. Luego el brujo invocaba el demonio obte-
niendo lo que deseaba realizando esto por arte y obra de la hechiceria [1956: 195]. En
la otra parte dice: Estos hechiceros, segin dicen, tenian la costumbre de tomar una
olla nueva que se llama Arimanca, 1a cocian primero sin ningan contenido y después
echaban en ella sebo humano, maiz zanco, plumas, coca, plata, oro y otros alimentos:
una vez efectuado esto, todo el contenido era quemado y en esta forma el hechicero
podia hablar con los demonios que se encontraba dentro de la olla [1956: 198].

Segtin Koepcke, el pito es Colaptes rupicola puna que es una especie de carpintero te-
rrestre [1970: 84].

El chiwaco, Turdus c. chiguanco [KoepckEt 1970: 104] cuyos habitos de correr a saltos,
de levantar la cola frecuentemente son explicados en los cuentos, como consecuencia
del castigo del Dios. Quijada recogi6 interesantes datos folkléricos del chiwaco
[1954], de los cuales uno nos llama la atencién: el chiwaco presagia la llegada de
estacion pluvial torndndose alegre, cantando y gozando de frutas que estan



Folklore Andino y Mitologia Amazonica 301

madurando. Al término de la estacién el chiwaco se vuelve triste, no canta y se
alimenta de lombrices y heces. El ciclo anual del tiempo pluvial y seco es un factor
determinante de las actividades agricolas en los Andes. Es interesante apreciar que
el chiwaco con su canto ciclico es el agente del origen de la agricultura.

27) Seghn el informante que narré los cuentos 51-52, el hombre caza venados para su ali-
mentacién, gracias al chiwaco que invirti6 el mensaje. En los anteriores (cuentos 36,
44-46y 50) apreciamos el tema de alteracion de los dientes humanos (duros = blandos).
El Cashibo de la Montafia combina estos dos temas en un mito corto: Dios iba a dar los
dientes duros al hombre y los blandos al venado. Sin embargo cambié su idea e hizo
viceversa al ser solicitado por el venado [ESTRELLA 1977: 76].

28) El cuento 32 (Taytacha/Pachamama) en el que no existe ni zorro ni chiwaco como
agente-mediador, no trata del origen de la muerte ni padecimiento en forma directa,
sin embargo en él se define la condicién humana correspondiente a las plantas culti-
vadas actuales, como potencialidad mermada de la fecundidad femenina: si aquella
vez la Pachamama no hubiera protestado por dar tantos frutos en una sola planta,
también hoy las mujeres en cada parto hubieran alumbrado cinco o diez hijos [VALDE-
RRAMA 1977: 57].

BIBLIOGRAFIA

Apawms, Richard N.
1959 A Community in the Andes: Problem and Progress in Muquiyauyo. Seattle:
University of Washington Press.
'ALvARez O. P., Fr. Enrique
1940 El Firmamento, la Tierra y Erizo. Misiones Dominicanas del Perii 116: 20-24.
ArLvarez O. P., P. Ricardo
1960 Los Piros: Leyendas, Miros, Cuentos. Lima: Instituto de Estudios Tropicales
Pio Aza.
ANIBARRO DE HALUSHKA, Delina
1976 La Tradicién Oral en Bolivia. La Paz: Instituto Boliviano de Cultura.
ANONIMO ‘ .
1945-6 Costumbres Tradicionales. En Organo de la Asociacién Provincial de Maes-
tros Primarios de Huaylas (ed.), Monografia de la Provincia de Huaylas, pp.
114-124. Edicién Extraordinaria de la Revista Antena 7, Caraz.
ANONIMO
1951 Folklore Infantil. En Centro de Colaboracién Pedagdgica Provincial del
Magisterio Primario de la Provincia de Parinacochas (ed.), Monografia de la
Provincia de Parinacochas, Tomo 2, pp. 661-686. n.1. (Lima)
ANONIMO ,
1971 Folklore Recreativo—Juegos. En Comité Cincuentenario de Chavifia en Lima
(ed.), Revista Chavifia, pp. 185-203. Edicién Cincuentenario Pre-Monografia.
Lima.
ANONIMO
1971 Ritual para el Deguello de un Toro. Allpanchis 3: 198-201.
ARGUEDAS, José Maria o7
1949 Canciones Cuentos del Pueblo Quechua. Lima: Editorial Huascaran.



302 , H. TOMOEDA

AviLa, Francisco de
1966 Dioses y Hombres de Huarochiri. Lima: Instituto de Estudios Peruanos.
BARRIONUEVO, Alfonsina
1968 Cuzco Mdgico. Lima: Editorial Universo.
BELTRAN, José N.
1941 Estampas Indias: Estudios Etnologicos. Cuzco: H. G. Rozas.
BoNILLA DEL VALLE, Ernesto ,
1946 Jauja: Estampas en Folklore. Buenos Aires: Imprenta Lopez.
BustaMANTE, Manuel E.
1943 Apuntes para el Folklore Peruano. Ayacucho: Imprenta “Miniatura”.
CALDERON, Eduardo y Douglas SHARON
1978 Terapia de Curanderia. Trujillo: EDIGRAF.
CamiNo CALDERON, Carlos
1945 Diccionario Folklérico del Pery. Lima: Compafiia de Impresiones y Publicidad.
CARDENAS, Martin
1969 Manual de Plantas Economicas de Bolivia. 1La Paz: Imprenta Istchu.
CARRANZA RoMERO, Francisco
1978 La Vigencia del Kechwa en el Pery. Trujillo: Universidad Nacional de Trujillo.
CARRION VIERA, Maria del Socorro
1978 Carnavales en Talara. Cuadernos de Talleres de Folklore 3:20-34,
CasTiLLO, Dalia del
1978 Los Carnavales en Tamishiaco. Cuadernos de Talleres de Folklore 3: 35-39.
CAYON ARMELIA, Edgardo
1971 ElHombre y los Animales en la Cultura Quechua. Allpanchis 3: 135-162.
CENTRO DE COLABORACION PEDAGOGICA PROVINCIAL DEL MAGISTERIO PRIMARIO DE LA
PROVINCIA DE PARINACOCHAS (ed.)
- 1951 Monografia de la Provincia de Parinacochas, Tomo 2. n. 1. (Lima)
CONTRERAS SosA, Alejandro
1972 Xauxa: Relatos en Tono Mayor. Lima: Graficas Barta.
CosTA ARGUEDAS, José Felipe
1950 Folklore de Yampardez. Sucre: Universidad de San Francisco Xavier.
D’Ans, André
1975 La Verdadera Biblia de los Cashinahua: Mitos, Leyendas y Tradiciones de la
Selva Peruana. Lima: Mosca Azul Editores.
DAVILA ALVAREZ, R.
1952 La Fiesta de Jauja-Yauyos. Folklore (Tribuna de Pensamiento Peruano) 29:
862-865.
DELGADO ARAGON, Julio
1971 El Senalasqa. Allpanchis 3: 185-197.
DONAIRE VIZARRETA, Juan
1959 Campifia Iquefia: Aspectos Folkloricos (2da ed. aumentada). Lima.
EscoBar, Gabriel
1973 Sicaya: Cambios Culturales en una Comunidad Mestiza Andina. Lima: Instituto
de Estudios Peruanos.
EspiNozA VRAvO, Clodoaldo A.
1967 EIl Hombre de Junin: Frente a su Paisaje y a su Folklore. Lima: Talleres Graficos
P. L. Villanueva. :



Folklore Andino y Mitologia Amazdnica : 303

EspiNozA GALARZA, Manuel
1958 Cuatro Lugares, Cuatro Fiestas, Cuatro Costumbres, Cuatro Recuerdos : Referentes
a Jauja. Lima: Editorial Juan Mejia Baca.
EsTReLLA ODicIo, Gregorio (recopilacion Olive Shell) :
1977 Cuentos del Hombre Catataibo (Cashibo), Tomo 2. Pucallpa: Instituto
Lingiiistico de Verano.
Faraseg, William Curtis
1922 Indian Tribes of Eastern Peru. Papers of the Peabody Museum of American
Archaeology and Ethnology 10, The Peabody Museum, Cambridge.
FARrAN, J. M. B. '
1943 Una Leyenda del Zorro en sus Versiones Quechua, Castellana, e Inglesa. Revista
del Museo Nacional 12:119-122.
Ferrero O. P, P. Andrés
1966 Los Machiguengas: Tribu Selvatica del Sur-Oriente Peruano. Lima: Instituto
de Estudios Tropicales Pio Aza.
FLORES VIRTO, Otila
1978 Los Carnavales en Soraya (Apurimac). Cuadernos de Talleres de Folklore 3:
4247,
Franco Inojsosa, Mario
1975 Fabulas Orales Aymaras. Juli: Talleres de “Tipografia y Offsett Peruana”.
FUENZALIDA VOLLMAR, Fernando '
1965 Santiago y el Wamani: Aspectos de un Culto Pagano en Moya. Cuadernos
de Antropologia 3(8): 118-138. Publicacion de Estudiantes de Antropologia,
Facultad de Letras, Universidad Nacional de San Marcos.
GARCILASO DE LA VEGA
1967 Comentarios Reales de Los Incas, Tomo 1. Lima: Editorial Universo.
GHERSI BARRERA, Humberto
1960 El Indigena y el Mestizo en la Comunidad de Marcari. Revista del Museo
Nacional 29: 48-128.
GIRARD, Rafael
1958  Indios Selvdticos de la Amazonia Peruana. Mexico: Libro Mex Editores.
GUAMAN PoMA DE AyaLa, Felipe
1956 La Nueva Cronica y Buen Gobierno, Ira. Parte. Editado por Luis Bustios G.
Lima: Editorial Cultura.
GUSHIKEN, José
1977 Tuno: El Curandero. Lima: Seminario de Historia Rural Andina, Universidad
Nacional de San Marcos.
Houssg, Rafael E. _
1946 Los Hijos del Sol: Historia, Religion, Ideales y Costumbres de los Indios Quichuas
del Peru. Santiago: Empresa Editora Zig-Zag.
HUASCARAN
1952 El “Céndor-Rachi”: Escenas Tipicas del Callejon de Hualyas, Ancash. Lima:
Imprenta Santa Maria.
IBERICO MaAS, Luis
1971  El Folklore Mdgico de Cajamarca. Trujillo.
IsBeLL, Billie Jean
1978 To Defend Ourselves: Ecology and Ritual in an Andean Village. Austin: Uni-
versity of Texas Press.



304 H. TOMOEDA

JiMENEZ Boria, Arturo
1940 Cuentos y Leyendas del Pery. Lima: Instituto Peruano del Libro.
KoEpckE, Maria
1970 The Birds of the Department of Lima, Peru (traducido). Wynneword: Livingston
Publishing Company.
LARA, Jests
1973 Mitos, Leyendas y Cuentos de los Quechuas. 1La Paz: Editorial “Los Amigos del
Libro™.
LEvVI-STRAUSS, Claude
1964 The Raw and the Cooked (traducido). New York: Harper and Row, Publishers.
Lira, Jorge A.
1965 Recopilacion: El Joven que Subi6 al Cielo (Material de Estudio). Folklore
Americano 13: 127-140.
MaARINAS ARAUIO, Segundo
1978 Los Carnavales en Celendin. Cuadernos de Talleres de Folklore 3: 16-19.
MARTINEZ PARRA, Reynaldo
1951 El Chihuaco Maldito y el Ari Mancacha. En Centro de Colaboracién Peda-
gogica Provincial del Magisterio Primario de la Provincia de Parinacochas (ed.),
Monografia de la Provincia de Parinacochas, Tomo 2, pp. 503-504. n.1. (Lima)
Mateu CUEVA, Angufo '
1942 Carnaval en la Comunidad de Masma. Folklore (Tribuna del Pensamiento
Peruano) 2-3: 52-53.
MATOS MAR, José
1951 La Ganaderia en la Comunidad de Tupe. Publicacion de Instituto de Etnologia
2, Facultad de Letras, Universidad Nacional de San Marcos.
MCcCGAHAN, Jervy
1971 The Condor: Soaring Spirit of the Andes. National Geographic 139: 684-709.
MEena Xesspg, M. T.
1931 XKausay: Alimentacion de los Indios. Wiracocha 1: 9-24. Revista Peruana de
Estudios Antropoldgicos. .
MENDOZA, Roberto
1940 El Jhakakkllo: Cuento Popular de la Region. En Pumaccahua, p. 14. Trabajos
de los Alumnos del Colegio Nacional de Sicuani bajo la Direccién de José
Maria Arguedas. Cuzco: Editorial “La Econémica”.
MEercier H., Juan Marcos
1979 Nosotros los Napu-Runas: Napu Runapa Rimay, Mitos e Historia. Iquitos:
Publicaciones CETA.
“MEeTRAUX, Alfred
1935 Le Indiens Uro-Cipaya de Carangas. Journal de la Societé des Américanistes
27: 325-415.
Miro QUESADA, Aurelio
1947 Costa Sierra y Montafia (2da ed. aumentada). Lima: Editorial Cultura Antartica.
MoroTE Best, Efrain
1954 Las Aves que Enganaron a Dios. Peri Indigena 13: 106-113.
1958 El Tema del Viaje al Cielo: Estudios de un Cuento Popular. Tradicion 21: 1-38.
Revista Peruana de Cultura.
NIMUENDAIU, Curt
1939 The Apinaye. Anthropological Series 8, the Catholic University of America.



Folklore Andino y Mitologia Amazdnica 305

NORIEGA MALARIN, Luisa A. ‘
1977 El Carnaval en Quiches. Apacheta 1: 14-16. Revista de las Tradiciones
Populares del Perq.
OBLITES POBLETE, Enrique
1969 Farmacopea Callawaya. La Paz: Los Amigos del Libro.
OrpovAa Espejo, Teogonio
1957 Chupaca: Estudios Monogrdficos. Huancayo: Compaifiia Imprentas Unidades.
ORGANO DE LA ASOCIACION PROVINCIAL DE MAESTROS PRIMARIOS DE HUAYLAS (ed.)
1945-6 Monografia de la Provincia de Huaylas. Edicion Extraordinaria de la Revista
Antena 7, Caraz.
PacuECo, Humberto ,
1967 La Caza del Céndor. En Rubén Sueldo (ed.), Narradores Cuzquesios, pp. 183—
196. Lima: Editorial Letras Peruanas.
PAREDES CANDIA, Antonio
1953 Literatura Folklorica: Recogida de la Tradicion Oral Boliviana. La Paz: Talleres
Graficos A. Gamarra.
1973 Cuentos Populares Bolivianos. La Paz: Editorial Isla.
1976 Juegos y Divertimientos del Folklore de Bolivia. La Paz: Editorial Isla.
PLATT, Tristan
1976 Espejos y Maiz: Temas de la Estructura Simbélica Andina. Cuaderno de Investi-
gacién 10, Centro de Investigacion y Promocién del Campesinado, La Paz.
PeRrEIRA, Fidel
1942 Leyendas Machiguengas. Revista del Museo Nacional 2: 240-244.
QUUADA JARA, Sergio
1954 EI Chiwaco en el Foklore. Huancayo.
1969-70 Los Pajaros en el Folklore de la Sierra Central Peruana. Folklore Americano
16: 140-162.
Quispe M., Ulpiano
1969 La Herranza en Choque Huarcaya y Huancasancos, Ayacucho. Serie Mono-
grafica 20, Instituto Indigenista Peruano, Lima.
RAMIREZ DE TORRES, Consuelo
1955 El Zorro en el Cielo. En José Portugal Catacora (ed.), El Cuento Punefio, pp.
235-236. Puno: Tipografia e Imprenta Comercial.
RODRIGUEZ MEZA, Pedro
1953 Algunos Aspectos del Carnaval Jau]mo Jauja 2: 12, 16-17, 36.
ROEL PINEDA, Josafath
1966 Creencias y Pricticas Religiosas en la Provincia de Chumbivilcas. Historia y
Cultura s.n.: 25-32.
SALAS VITANGART, Dionisio
1944 Ari Mancacha i el Chihuaco. Waman Puma 16:98-99. Revista Nacional de
Cultura y Folklore.
SALGUERO,.Juan Segundo
1939 La Villa de Paca. En Javier Pulgar Vidal (ed.), Ensayos Geogrdficos, Tomo 2,
pp. 3-108. Lima: Editorial Peruana S.A.
SORIANO INFANTE, Augusto

1959 Juegos Precolombinos. Folklore (Tribuna del Pensamiento Peruano) 38: 2139,
2149.



306 H. ToMOEDA

Soukup S. D. B., Jaroslav
1970 Vocabularw de los Nombres Vulgares de la Flora Peruana. Lima: Colegio Sale-
siano.
SqQuiEr, Jorge
1877 Peru, Incidents of Travel and Exploration in the Land of the Incas. New York:
Harper and Brothers, Publishers.
TakaNo, Jyun (5% )
1981 [y, =¥ K« 55 (Fiesta de Sangre, Céndor Rachl) FTEE=) (Et-
nologia) 16: 22-25.
TomoeDA, Hiroyasu (REZEZE)
1968 [rhfriv—D4 5 4 A BRICEB T 3] (El Matrimonio de los Campesi-
nos Indigenas en el Departamento de Ayacucho, Pera Central) [ElEZH%]
(The Japanese Journal of Ethnology) 33(1): 1-16.
1976 [<==#% v 7 O & B O #5%] (El Origen de la Yuca y los Mitos de la Luna)
Ttk A ¥EZ4F 3] (Boletin de Antropologia Social) 2: 159-184.
1978a [+ = » WBR DO IEFER 5 | (Simbolos de 1a Fertilidad en el Sehal-ritual) [Eir
BREFEYETIESRS] (Bulletin of the National Museum of Ethnology) 3(1):
1-39.
1978b [2 v Fv « 5 5] (Condor Rachi) [EfE@E{Z] (MNE Correspondencia) 3:
62-72,
1980a [ =+ WEERLOWH 1 1 + | (La Illa en el Rito de Sefial) [H v Bk FE Yt
W54 | (Bulletin of the National Museum of Ethnology) 5(4): 1047-1071.
1980b [ 7 v FR DO RE E 7~/ O #3E] (Central Andean Folktales and
Amazonian Myths) [E REXEYREHERE] (Bulletin of the National
Museum of Ethnology) 5(1): 240-300.
1981 [4 vF 4 A0 LDER] (El fondo de las Festividades Indigenas) [Ej&%]
(Etnologia) 16: 28-33.
Tovar, Enrique
1966 Vocabulario del Oriente Peruano. Lima: Universidad Nacional de San Marcos.
VALDERRAMA FERNANDEZ, Ricardo y Carmen ESCALANTE
1977 Gregorio Condori Mamani: Autobiografia. Cuzco: Centro de Estudios Rurales
Andinos “Bartolomé de las Casas™.
VARILLAS GALLARDO, Brigido .
1965 Apuntes para el Folklore de Yauyos. Lima: Litografia Huascaran.
VienricH, Adolfo
1906 Fabulas Quechuas. Tarma: Imprenta La Aurora de Tarma.
s.f.  Azucenas Quechuas. Huancayo: Casa de la Cultura de Junin (orig. 1905-6).
ViLLaNEs CARIo, Carlos
1978 Los Dioses Tutelares de los Wancas. Huancayo: Editorial San Fernando.
Vivas, Julio C.
1953 Tradicion Serrana, Miscelinea Folklorica: Literaria de Nuestras Serranias.
Huancayo: Imprenta La Inmaculada.
YAURI MONTERO, Marcos
1961 Ganchiscochas: Leyendas, Cuentos y Mitos de Ancash. Lima: “Piedra y Nieve”.
1979 Leyendas Ancashinas. Lima: P. L. Villanueva, Editor.



