
SENRI ETHNOLOGICAL STUDIES 10 1982 

Folklore Andino y Mitología Amazónica: Las Plantas 
Cultivadas y la Muerte en el Pensamiento Andino 

HIROYASU TOMOEDA 

Museo Nacional de Etnología 

La similaridad y la diferencia dentro de la integridad cultural de los Andes 
Centrales es nuestro objeto de consideración. En este artículo comparamos 
entre sí dos grupos de cuentos populares, un aspecto de la fiesta carnaval y un 
juego de niños, en los Andes Centrales; y algunos mitos y ritos observados 
en la Amazonía Alta, apreciando los puntos de coincidencia y diferencia entre 
ellos. Del desarrollo de este análisis enfatizamos la integridad total de los 
fenómenos culturales en mención. 
En la parte sur de los Andes Centrales se encuentran numerosas versiones del 
cuento del zorro, el que viaja al cielo y se precipita al regresar a la tierra. 
Algunas versiones terminan con el origen de las plantas cultivadas que salen 
de su estómago, que el héroe glotón devoró en un banquete celestial. 
Dispersión después de disyunción (arriba/abajo) es un patrón invariable que 
caracteriza la formación narrativa de todas las versiones. Y este patrón se 
repite en el cortamonte que es muy popular en la parte norte de los Andes 
Centrales, en que los participantes de la festividad cortan un árbol alto 
levantado en una plaza (disyunción) y tratan de apropiarse de los objetos que 
adornan el árbol (dispersión). 
La formación del cortamonte es casi idéntica a la de algunos mitos amazónicos, 
que relatan que los humanos obtuvieron varias plantas cultivadas de un árbol 
mítico que ellos habían cortado. Así aquel cuento andino y este mito ama­
zónico coinciden en su mensaje y patrón, aunque difieren en su formación 
narrativa. 

El mito amazónico trata no solamente de las plantas cultivadas sino también 
de la mortalidad humana, que se originó como si fuera exigida a los culpables 
que derribaron aquel árbol milagroso. En los Andes Centrales el mensaje 
de este origen simultáneo de las plantas cultivadas y la mortalidad humana 
es transmitido en una forma más tenue por otro cuento "Chiwaco mentiroso", 
una transformación del "Zorro glotón". 

El tema que tratamos fue desarrollado más minuciosamente en un artículo anterior 
[TOMOEDA 1980b: 240-300]. El autor agradece el apoyo del Ministerio de Educación que 
facilitó su investigación en el Perú de setiembre, 1978 a agósto, 1979, haciendo posible el 
acceso a los materiales tratados en este ensayo. 

275 



276 H. TOMOEDA 

PREAMBULO 

Un viajero que atravezara los Andes Centrales de Oeste a, Este, en un solo día de 
recorrido, podría observar el marcado contraste de ambientes naturales y vidas 
humanas que ofrecen la Costa, Sierra y Selva. Al contrario, si tal viajero caminase 
de Sur a Norte, en cualquiera de las regiones apreciaría cierta uniformidad en el 
paisaje. 

En realidad el cambio ambiental de Oeste a Este es más graduado y la interacción 
socio-económica entre zonas es más frecuente e intensa que la que aparenta, lo cual 
produce formas de vida similares. En el mismo sentido se encuentran diferencias 
dentro de semejanza en vida serrana, como vemos en la cría abundante de auquénidos 
de la región sureña, que disminuye considerablemente en el norte. La similaridad y 
la diferencia dentro de la integridad cultural de los Andes Centrales es nuestro objeto 
de consideración. 

Observemos por un momento estas similaridades y diferencias desde el punto de 
vista regional o zonal. La cultura campesina en los Andes Centrales está formada 
básicamente por el mestizaje de dos tradiciones, empero el grado de mestizaje no es 
igual en todas las regiones, y se dice generalmente que lo aborigen se conserva más 
rigurosamente en el sur que en el norte. Así por ejemplo, vemos que la agricultura 
combinada con la ganadería forma la base de la vida campesina, aunque la crianza 
de auquénidos se limita sólo a la región sureña. Los ritos propiciatorios del ganado 
tan difundidos en el sur y centrol), no se encuentran en el norte, donde sin embargo se 
cría ganado. La preparación de la "mesa", que es acto central en dichos ritos, la 
hallamos así mismo en el norte, pero formando parte importante de la brujería2 ); 

las características de ambas, que las hacen iguales y diferentes, permitirían hablar 
para el sur de "mesa blanca" y para el norte de "mesa negra", aunque quizás exa­
geramos algo al llamarlas asÍ. 

En el sur el término "ayllo" designa el grupo localizado, como ejemplo, un sector 
del pueblo, en cambio en la región central el "ayllo" es un grupo o cierta categoría de 
parientes no-unilineaI3 ); pero en todas regiones el patrón de comunidad local basado 
en "kindred", parece ser un principio general en la formación del pueblo rural andino. 

Un ejemplo más es el denominado "Cóndor Rachi", festival muy popular en 
algunos lugares del sur y del centro que se realiza también en el norte (Callejón de 
Huaylas), donde al parecer el rol del cóndor está invertido. El Cóndor Rachi sureño 
es una variante de la corrida de toros tan conocida en los Andes Centrales y el del' 
norte es parecido al cortamonte, que es también muy popular en la misma región. 
Cuando se sistematizan los fenómenos mencionados lograremos extraer algunos 
caracteres que les son comunes4). 

Los fenómenos antes mencionados en forma esporádica nos tientan a vislumbrar 
la integridad cultural de los Andes Centrales, teniendo en cuenta similaridades y 
diferencias, lo que precisamente es nuestra meta. 

En este artículo compararemos entre sí dos grupos de cuentos populares; un 
aspecto de la fiesta del carnaval; un juego de niños de los Andes Centrales y algunos 
mitos y rituales observados en la Amazonía Alta (Montaña), apreciando diferencias 



Folklore Andino y Mitología Amazónica 277 

y coincidencias entre ellos. En el desarrollo de este análisis, enfatizaremos la inte­
gridad total de los fenómenos culturales andinos mencionados. 

Antes de comenzar debemos aclarar algunos puntos: 
1. Los datos bajo nuestra consideración han sido recogidos en su mayor parte 

por aficionados, costumbristas, etc., lo que nos indica que se reunieron careciendo de 
una adecuada investigación sistemática; son también fragmentarios, a pesar de ello 
tienen la enorme ventaja de abarcar toda la región andina. Queremos· en esta 
oportunidad reivindicar estas descripciones folklóricas, sacudiéndolas del polvo acu­
mulado por el tiempo y el olvido, dándoles un merecido análisis. 

2. Trataremos conjuntamente algunos ritos y mitos provenientes de la Amazo­
nía Alta (Montaña) en relación con los fenómenos culturales andinos. Desde el 
tiempo que Steward estableció áreas culturales en Sur América, existe cierta tendencia 
a tratar el área tropical y el área andino-central separadamente. Creemos que es 
necesario entenderlos como un conjunto integral, pensando en estudios futuros, en 
particular en el caso de las regiones vecinas de los Andes Centrales y la Montaña, 
donde desde tiempo muy anterior se mantiene una continua interacción. En un 
sentido, el intento de este artículo es hacer que los mitos amazónicos interpreten a 
los cuentos andinos. 

3. Para comparar diferentes versiones de un mismo tipo de cuento, o bien dife­
rentes tipos de cuento, e incluso para comparar mitos y cuentos es necesario emplear 
tres conceptos analíticos; a) el mensaje, que es el signifícado transmitido por algún 
cuento o mito, b) la formación, como combinación y función de los elementos cons­
tituyentesde algún cuento o mito, c) el patrón o pauta, que es un principio subrayante 
de la mencionada formación narrativa. 

1. CAlDA DEL ZORRO GLOTON 

En los Andes Centrales se han recopilado gran número de cuentos populares, 
los cuales no han sido sometidos a un análisis detenido, en cambio los mitos amazó­
nicos han acaparado la atención e interés de los entendidos. Ahora bien, analizando 
algunos cuentos andinos de carácter mitológico acerca del origen de las plantas 
cultivadas, apreciamos que aquéllos forman un conjunto significativo que deviene 
del pensamiento del hombre andino y que este conjunto es una parte del sistema total 
en que los mitos amazónicos también se encuentran integrados. 

A continuación narraremos un cuento boliviano que relata el origen de las plantas 
cultivadas, las cuales son portadas por un héroe audaz: el zorro. 
Cuento 1 (Bolivia) 

Cierto día un zorro· encontró en su camino a un cóndor y pidió a éste que 10 
llevara a participar en el banquete celestial. En aquel tiempo en el cielo sólo se 
comían los manjares más delicados, no conociéndose de alimentos putrefactos. El 
cóndor aceptó conducirlo, con la condición de que el zorro se comportara debida­
mente; en el banquete empero el zorro hizo derroche de glotonería y malos modales, 
por lo que el cóndor como castigo a la mala conducta del zorro, se alejó del lugar. 



278 H. TOMOEDA 

El zorro, gracias a la ayuda de los papachiuchis (ave pequeña), quienes le propor­
cionaron una soga, pudo empezar el descenso. De pronto, pasó una bandada de 
loros5), quienes fueron insultados por el zorro; al verse ofendidos, los loros cortaron 
la soga, yel zorro se vió precipitado hacia abajo, estrellándose y reventándose como 
una naranja madura; de su vientre salieron los manjares ingeridos, que se esparcieron 
por la tierra. Desde entonces existen; el maíz, quinua y la cañihua [PAREDES 1953: 
23-25, reproducido en 1973: 57-60]. 

Paredes recogió este cuento de boca de doña Dominga Titizano, oriunda del 
pueblo Quechisla de la Provincia de Norchichas del Departamento de Potosí, en el 
año de 1949. 

Recientemente en el Dpto. de Sucre la folklorista Aníbarro recogió en quechua 
un cuento muy parecido, en éste del estómago del zorro se vierten quinua, coi mi 6) y 
dos clases de maíz que los hombres después sembraron (Cuento 2) [ANIBARRO 1976: 
360-361]. 

Aníbarro ha recogido más de cien cuentos, y después de un estudio comparativo 
concluye que los relatos son supervivencias de aquéllos traídos por los hispanos y 
carecen de tradición aborigen [ANIBARRO 1976: 42]. Para Aníbarro el cuento del 
zorro es una combinación de los cuentos europeos sobre animal y el rasgo aborigen de 
carácter mitológico. 

En los Andes Peruanos, los cuentos cuyo tema es el zorro que trae las plantas 
cultivadas, han sido recolectados por Morote; de trece cuentos cuzqueños, tres se 
refieren al origen de las plantas, omitimos su narración por ser iguales al ya descrito. 
Sólo añadiremos: 

Cuento 3 (Cuzco) 

Del vientre del zorro se dispersan las papas, maíz, oHuco, cebada"[MoRoTE 1958: 

8]. 

Cuento 4 (Cuzco) 

Origen del maíz, trigo y papas [MOROTE 1958: 8-9]. 

Cuento 5 (Cuzco) 

Es un buitre el que lleva aJ zorro; origen del maíz, trigo y papas [MOROTE 1958: 
8]. 

Es posible que, como afirma Aníbarro, estos cuentos sean de procedencia his­
pana, sin embargo, en su formación, en su trama encontramos el carácter andino 
que es lo importante en el desarrollo de la narración. 

El antagonismo que surge entre el zorro y el cóndor, punto vital del relato, es 
por conducta impropia y los malos modales del zorro hambriento-glotón. Para los 
campesinos el zorro es un animal dañino que destruye los sembríos de maíz, roba el 
ganado, y encontrarse con un zorro en el camino es considerado como señal de mal 
agüer07). 

En cambio, los campesinos tratan al cóndor con respeto. Cuando lo ven volar 
en las alturas sacuden sus bolsas de coca en señal de reverencia y ofrecimiento. El 
cóndor es considerado como un mensajero del espíritu del cerro o la personificación 



Folklore Andino y Mitología Amazónica 279 

de éste [cf. CAYON 1971: 143-144]. Esta ave rapaz se alimenta de carroña, raras 
veces ataca animales vivos, representa los buenos modales en la mesa. En una fiesta 
realizada en Cotabambas (Apurímac) los participantes son convidados con carne 
asada, la cual es comida sin dejar un solo trozo de ésta adherida a los huesos y ellos 
dicen que comieron con boca de cóndor [ANONIMO 1971: 200]8>. 

Por lo descrito hasta ahora podemos hacer un cuadro con las diferencias dicotó­
micas opuestas: 

Cóndor 

animal celestial. 

alimentos putrefactos. 

ser respetado. 

buenos modales. 

Zorro 

animal terrestre. 

alimentos crudos. 

ser aborrecido. 

malos modales. 

Es interesante agregar que la dicotomía aparece en los mitos de HuarochirÍ 
recopilados por Francisco de Avila en el siglo XVI [AVILA 1966: 25-27]9>. 

En el sur peruano (Puno) encontramos una versión que se refiere al origen de la 
cañihua con un episodio que aparece por primera vez y que es el de la mujer-estrella. 
Cuento 6 (Puno) 

El zorro participó de una fiesta celestial. Terminando ésta el cóndor retornó 
a la tierra mientras el zorro se encontró a una mujer-estrella, quien le entregó un solo 
grano de cañihua para cocinar. El zorro tomando más granos de cañihua cocinó 
éstos, que crecieron abundantemente hasta rebalsar. La mujer-estrella reprendió 
al desobediente zorro llamándole tragón. El zorro entristecido emprendió el re­
greso, pero la soga fue cortada por un lorito. Al caerse el zorro se reventó y de su 
vientre salieron millares de cañihuas que fueron sembradas en el altiplano. 
[RAMIREZ 1955: 235-236]. 

Este relato es importante y sirve de introducción al famoso cuento titulado "El 
joven que subió al cielo", recogido por Jorge Lira en lengua quechua allá por el año 
de 1949, en el Dpto. de Cuzco, Prov. de Maranganí. 
Cuento 7 ( Cuzco) 

Un joven, por orden paterna, se vio obligado a vigilar por las noches su hermosa 
chacra de papas, asolada por ladrones. En su tercera noche de vigilancia atrapó a 
una mujer que bajando del cielo robaba las papas; el joven, pese a la resistencia de la 
mujer-estrella, la obligó a convivir con él. Después de la muerte de un niño, que nació 
de la unión y aprovechando la ausencia del marido, la mujer retornó al cielo. El 
joven apesadumbrado pidió al cóndor que lo conduciera al cielo, éste aceptó a cambio 
de recibir como pago dos llamas degolladas. Después de un largo recorrido llegaron 
al mar del cielo, donde se bañaron, quedando rejuvenecidos. El joven encontró a 
su amante y fue conducido a la casa de ella, quien le entregó unos granos de cañihua 
diciéndole que los cocinara; éste agregó más granos de los indicados y en la olla la 
cañihua aumentó asombrosamente; esto encolerizó a la mujer, quien desapareció 
del lugar. El cóndor consintió en llevarlo de regreso, y después de rejuvenecerse 



280 H. TOMOEDA 

en el mar, retornó a la tierra sin novedad [ARGUEDAS 1949: 105-114; reproducidos 
en LIRA 1965: 127-140; LARA 1973: 311-320]10). 

Los cuentos 6 y 7 se desarrollan siguiendo siempre un itinerario entre el cielo y 
la tierra, ofrecen una narrativa similar, la diferencia está en que la función de los 
elementos constituyentes del cuento es inversa. En el cuento 6 vemos que la condi­
ción terrena se presenta como pre-origen agrícola, mientras en el cuento 7 como post­
origen agrícola. En el cuento 6 que trata del origen del cultivo, el cóndor y el zorro 
puestos frc:1te a frente; en cambio la relación de los personajes es amistosa en el 
cuento 7. En uno el zorro muere al precipitarse del cielo; en el otro el joven regresa 
a la tierra ileso. Es decir que el cuento 7 a pesar que sigue la misma formación del 
cuento 6, está condicionado al tiempo de post-cultivo y nos habla sobre el rejuveneci­
miento. Entre el campesinado está muy difundida la idea de que el cóndor es posee­
dor del secreto de la eterna juventud [PACHECO 1967: 186-187]11). 

Cabe mencionar aquÍ que la transformación del mensaje (origen de las plantas 
cultivadas => rejuvenecimiento) se encuentra también presente en los mitos amazóni­
cos de los grupos Machiguenga,· y Piros, tribus arawakas que pueblan la selva 
oriental de los Andes. 

En el mito Machiguenga la luna bajó del cielo tomando figura varonil, se casó y 
ofreció las plantas cultivables a los hombres, que hasta entonces sólo se alimentaban 
de tierra. La esposa murió en el parto y la luna se vió obligada por su suegra a de­
vorar el cadáver de aquélla, desde entonces la luna que retornó al cielo es carnívora 
[PEREIRA 1.942: 240-244]. 

En el mito Piro, la luna bajó a la tierra portando chicha de yuca yen una fiesta 
matrimonial ofreció el licor, que fue rechazado por casi todos los concurrentes, sólo 
unos cuantos que lo bebieron gozaron de vida eterna en el cielo [ALvAREz 1960: 
76-79]. 

Ambos mitos presentan una misma formación, el mensaje del origen de las 
plantas del mito Machiguenga se transforma en un mensaje de eterna juventud en el 
de los Piros12), antes ya hemos apreciado esto en los cuentos 6 y 7 de los Andes. Los 
cuentos andinos y los mitos amazónicos que tratan del origen de las plantas cultivadas 
presentan una triple coincidencia: 

1. formación básica similar: la narración se desenvuelve de acuerdo a un eje 
cósmico. 

2. un mismo mensaje: origen de las· plantas cultivadas. 
3. transformación del mensaje en otro igual: rejuvenecimiento. 

De los numerosos cuentos del zorro glotón hemos encontrado seis versiones que 
se refieren al. origen de las plantas, y las otras cuatro versiones siguientes tratan del 
origen de innumerables zorros. 

Cuento 8 (Cuzco) 
Contiene el episodio de la mujer-estrella y el origen de numerosos zorros, del 

zorro que comió cañihua en el cielo [FARFAN 1943: 119-122]. 

Cuento 9 (Cuzco) 
Origen de zorros dispersados en siete valles del Cuzco [MOROTE 1958: 6-7]. 



Folklore Andino y Mitología Amazónica 281 

Cuento 10 ( Cuzco) 
Origen de numerosos zorros grandes y pequeños, machos y hembras [MOROTE 

1958: 9)13). 

Cuento 11 (Cuzco) 
Origen de zorros [MOROTE 1958: 8]. 
Cuando se comparan los cuentos 1-6 (plantas) y los cuentos 8-11 (zorros), la 

única diferencia notoria es el objeto originado. La mayor parte de las versiones 
hasta ahora recogidas terminan simplemente con el desmembramiento del zorro. 

Cuento 12-17 (Cuzco) 
Finalizan con la muerte del zorro [MOROTE 1958: 8-10]. 

Cuento 18 (Lima) 
El zorro viaja al cielo como músico, termina con su muerte [VARILLAS 1965: 

52-54]. 

Cuento 19 (Ayacucho) 
El que corta la soga es el mismo cóndor que condujo al zorro al cielo. Termina 

con la muerte de éste [MOROTE 1958: 7]. 

Cuento 20 (Ayacucho) 
El zorro ofrece al cóndor carne en forma de pago, termina con la muerte del 

zorro [BUSTAMANTE 1943: 171]. 

Cuento 21 (Puno) 

Finaliza con la muerte del zorro [BELTRAN 1941: 120-121]. 

Cuento 22 (Bolivia) 
Finaliza con la muerte del zorro [PAREDES 1973: 60-61]. 

Cuento 23 (Huancayo) 
El zorro participa del banquete como músico y bailarín. El zorro cayó encima 

de las mantas tendidas por los campesinos, quienes lo molieron a palos al ver que era 
el zorro que robaba sus cuyes y maltrataba sus sementeras [JIMENEZ 1940: 7-8]. 

Cuento 24 (Tarma) 
El zorro ofrece dos llamas en forma de pago al cóndor, participa de la fiesta 

celestial como charanguista. Termina con su muerte [VIENRICH 1906: 32-41; 
reproducido en ESPINOZA 1967: 278-282; cf. MOROTE 1958: 13-14; METRAUX 1935: 
407-408; HOUSSE 1946: 394-395]. 

Cuento 25· (Tarma) 
El zorro, quien desea visitar la luna pide al cóndor que deje caer desde el cielo 

una soga. Cuando se encuentra en plena ascensión unos loros cortan la soga 
[VIENRICH 1906: 62-65; cf. METRAUX 1935: 408-409; MOROTE 1958: 14]. 

Este cuento 25 guarda similitud con el cuento andino que fue recogido muy 
tempranamente por el Inca Garcilaso: 

Cuento 26 (Inca) 
Un zorro al ver a la luna tan hermosa, se enamoró de ella y emprendió viaje al 

firmamento; cuando la tuvo a su alcance, la luna lo apretó contra a su cuerpo, por lo 
cual aparecieron las manchas de la luna [GARCILASO 1967: 122]14). 



282 H. TOMOEDA 

El siguiente es un cuento aymara de Puno, cuya formación es similar a otros 
aunque se refiere al origen del fuego. 

Cuento 27 (Aymara, Puno) 
El zorro viajó al cielo (no se sabe los medios de que se valió para llegar a él) y 

no pudiendo bajar pidió ayuda a una nube blanca; la nube blanca lo condujo donde 
una nube negra y ésta lo arrojó a la tierra junto con el granizo, el zorro cayó encima 
de. unos cactus en donde encendió una llamarada de fuego. Desde entonces el 
fuego es conocido en la tierra [FRANCO 1975: 149-150]. 

Etiológicamente los cuentos 1-6 narran el origen de las plantas cultivadas, mien­
tras el 27 nos cuenta del origen del fuego. Según el análisis hecho por Leví-Strauss 
de los mitos amazónicos (grupo Ge), el mito del origen del fuego se transforma en 
el mito de las plantas cultivadas [LEVI-STRAUSS 1964: 169]. En el caso andino los 
cuentos con una misma formación se refieren al origen del fuego, y por otro lado 
al de las plantas, apoyando el resultado del análisis de Leví-Strauss. 

A propósito del cuento que narra el origen del fuego al caer el zorro encima de 
unos cactus, es interesante añadir que une! versión cuzqueña trata del origen de los 
cactus. 

Cuento 28 (Cuzco) 
Al estrellarse el zorro, su cerebro se dispersa dando origen a unos cactus llamados 

warajos [MOROTE 1958: 9)15). 

Cuento 29 (Aymara, Puno) 
En tiempos muy remotos el cielo y la tierra estaban unidas por dos sogas16); 

cierto día el zorro valiéndose de una de estas sube al cielo, al retornar portaba una 
importante noticia, pero unos loros impidieron su llegada a la tierra cortando la soga 
[FRANCO 1975: 171-182]. 

En los cuentos 27 y 29 no aparece el cóndor, sin embargo los 'Aymaras también 

se dan cuenta del antagonismo entre zorro y cóndor como sigue: 
Cuento 30 (Aymara, Puno) 

El personaje es un zorro en busca de la esposa raptada por un cóndor. Finaliza 
con la muerte del zorro [FRANCO 1975: 97-100]. 

Los treinta relatos examinados nos cuentan la aventura de un zorro que emprende 
un viaje al cielo y al retornar a la tierra muere por precipitación. En todas las ver­
siones la narrativa es similar. Los elementos narrativos aparecen repetidamente y 
la distribución geográfica se limita al sur y centro de los Andes Centrales. 

Un grupo de estos cuentos de formación simple cuyos elementos narrativos son 
limitados, forman un conjunto total estable dentro de cierto límite de distribución 
geográfica, sin variaciones remarcables en numerosas versiones. La única variación 
notable se encuentra en el final de los cuentos los cuales clasificaremos de la siguiente 
manera17): 

Limitándose sólo a los cuentos etiológicos, encontramos el origen de las plantas 
cultivadas (cuento 1-6), de numerosos zorros (cuento 8-11), del fuego (cuento 27) 
y de los cactus (cuento 28). Las plantas cultivadas y el fuego son cosas útiles en la 
vida cotidiana teniendo valor positivo para los campesinos andinos, en cambio los 



Folklore Andino y Mitología Amazónica 

~o (morir reventándose) 
(cuento 12-25, 29-30) 

zorro que viajó- -animal (miles de zorros) 
al cielo (cuento 8-11) 

-origen - -silvestre (warajos)--fuego 
(cuento 27). (cuento 28) 

Lplanta - ¡-una especie (cañihua) 
(cuento 6) 

-CUltiVada-1 -una clase (cereales) 
I . (cuento 1-2) 

-espeCles-

283 

-clases (cereales y tubérculos) 
(cuento 3-5) 

zorros y los warajos son de valor negativo. A continuación, indagaremos el mensaje 
del origen de las plantas cultivadas, siempre en relación con otros mensajes (zorros, 
warajos, rejuvenecimiento) o con el mensaje nulo. Improvisaremos aquí una con­
clusión: las plantas cultivadas andinas se originan en condición dispersa, mientras 
tanto nos es necesario contar con los siguientes: 1. de acuerdo con el patrón de 
disyunción y dispersión, 2. por la formación narrativa del zorro que sube al cielo 
y en su retorno muere al precipitarse, 3. algunas versiones del cuento del zorro 
glotón transmiten el mensaje del origen de las plantas cultivadas, 4. las encontramos 
en el sur de los Andes Centrales (Mapa 1). 

2. POR CULPA DE CORTA-ARBOL 

El aspecto invariable en todos los cuentos de los Andes Centrales sobre el zorro 
glotón (a excepción de los cuentos 7 y 26) que acabamos de examinar, es el fenómeno 
de disyunción arriba/abajo y el de desplazamiento-dispersión del objeto precipitado. 
Aunque los cuentos que tratan de las plantas cultivadas, zorros, fuego y cactus se 
distinguen por su carácter etiológico del resto, que termina simplemente con la muerte 
del héroe, todos obedecen a un patrón básico ya mencionado. De otra manera y 
según la expresión folklórica, las plantas cultivadas andinas se originan como fenó­
meno de disyunción y dispersión. Para entender mejor este mensaje enfocaremos 
más sobre el patrón. 

Ahora examinaremos el cortamonte, una de las festividades más coloridas del 
carnaval andino. El patrón que rigen los cuentos del zorro se repite en el cortamonte, 
aunque la formación de la actividad es distinta a la de los cuentos. El cortamonte es 
también denominado yunsa, cilulo, humisha, etc. según las regiones de origen, sin 
embargo el contenido es igual y tal vez el que presenta menos variaciones que los 
cuentos. 



284 H. TOMOEDA 

El corta monte es muy popular en el norte y centro del Perú y se tiene muy poca 
información de éste en la región sur de los Andes Centrales. Esta distribución 
geográfica llama nuestra atención por ser muy contrastante a la expansión de los 
cuentos del zorro glotón en el sur y centro. Es decir el patrón de disyunción y 
dispersión forma: a) el cuento del zorro en el sur y centro, y b) el cortamonte en el 
norte y centro, con sus propios contenidos. Describiremos a continuación, como 
ejemplo concreto, el cortamonte jaujino del pueblo de Huacllas. 
Cortamonte 1 (Jauja) 

En el primer día de la fiesta, los hombres dirigidos por el patrón o padrino de la 
festividad salen al campo en busca de un árbol frondoso y alto, lo cortan y llevan a la 
plaza, mientras tanto, las mujeres con la madrina salen a la calle portando comidas 
y licores. Ambos grupos se encuentran en el camino y empiezan el juego del car­
naval, después de jugar, comer y beber, todos emprenden el regreso al pueblo. Allí 
los hombres colocan el árbol, el que es adornado por las mujeres con serpentinas, 
banderas, frutas, panes y botellas de licores. En el segundo día, las parejas se reúnen 
en la plaza y formando un círculo alrededor del árbol, empiezan a bailar. Los 
padrinos invitan a una de las parejas a cortar el árbol entregándoles un hacha. Este 
acto se repite muchas veces mientras se baila y canta alrededor del árbol. La pareja 
que desea realizar el cortamonte en el siguiente año, es la encargada de derribar el 
árbol dándole el último hachazo [ESPINOZA 1958: 39-43]. 

La pareja que organiza la fiesta es llamada "padrino" y "madrina". Según este 
término de parentesco ficticio y católico, el árbol será "ahijado" de ellos. En el 
pueblo Paca de la misma región jaujina, la pareja organizadora es denominada 
"padrinos de monte" y el hombre ofrece el árbol y la mujer lo adorna [SALGUERO 
1939: 92-93]. El siguiente es del pueblo Masma en Jauja: 
Cortamonte 2 (Jauja) 

Al caer abajo el árbol los niños se agrupan para posesionarse de los adornos. 
La pareja elegida como padrinos para el año venidero recibe el árbol tumbado como 
señal de compromiso ; el hombre toma la parte superior mientras la mujer toma la 
parte baja del árbol [MATEU 1942: 52-53]. 

Las descripciones del cortamonte jaujino son numerosas y todos sin excepción 
se realizan unidos al carnavaI18>. Las fiestas de carnestolendas son bastante difundi­
das en los Andes Centrales, sin embargo en la región sureña el cortamonte no es tan 
difundido. El siguiente es de la costa iqueña, donde le llaman "yunsa". 
Cortamonte 3 (lca) 

Las parejas "casadas" se reúnen alrededor del árbol el cual ha sido adornado 
con quitasueños, lámparas, flores, banderas, frutas, panes, sardinas, etc. El "veedor" 
ordena a cada una de las parejas cortar el árbol, proporcionándoles un hacha sin 
filo; después de unos golpes dados, el veedor les quita el hacha y rellena la parte 
cortada del árbol con arena para que no se caiga tan prontamente [DONAIRE 1959: 
37-43)19>. 

En la festividad sin excepción, hombres y mujeres participan en parejas, lo cual 
significa "matrimonio" (caso de Jea). La categorización entre hombre y mujer es 



Folklore Andino y Mitología Amazónica 285 

el elemento contribuyente en la organización de la fiesta. Del caso de lea (cortamonte 
3) nos llama la atención el uso de un hacha sin filo y el relleno con arena en la corta­
dura del árbol, esto nos hace recordar inmediatamente algunos mitos amazónicos que 
tratan "el árbol que es difícil de cortar". Según los Cashinahuas (tribu de la 
Montaña) existe un árbol gigantesco que separa la tierra del cielo, los personajes 
míticos tratan de traerlo abajo, pero la cortadura producida, se cierra durante la 
noche y entonces para siempre queda separada la tierra del cielo [D' ANS 1975: 93-94]. 

El origen de las plantas cultivadas narrado por los Apinayé también contiene 
el mismo relato; descubierto un árbol milagroso lleno de muchas mazorcas de maíz, 
los hombres trataron de cortarlo, pero la cortadura volvió cerrarse por sí sola 
mientras los hombres descansaban. Al fin se pudo cortarlo con la ayuda de un 
hacha traída del pueblo [NIMUENDAJU 1939: 165-167; cf. LEVI-STRAUSS 1964: 
165-166]. 

Es interesante notar que los dos mitos se refieren al árbol que no se cae, y tratan 
la relación entre el cielo y la tierra; el Cashinahua con el tema de la separación cós­
mica, el Apinayé con el tema del origen de las plantas cultivadas en que la mujer­
estrella (tomando forma zoomorfa) enseña la existencia de aquel árbol milagroso a 
los hombres. De la formación cósmica del cuento andino ya nos hemos referido y 
el elemento "mujer-estrella" constituye una parte en algunos cuentos andinos 
(cuentos 6-8). El siguiente es otro ejemplo sureña del cortamonte. 
Cortamonte 4 (Apurímac) 

La yunsa se realiza el día Miércoles de Ceniza y adornan el árbol con frutas, 
serpentinas, globos y juguetes [FLORES 1978: 45-36]. 

Es muy posible que la yunsa apurimeña haya sido introducida recientemente. 
Tenemos muy poca información acerca del corta monte sureño, en cambio, en la 
región norte del Perú encontramos muchos otros ejemplares como: 
Cortamonte 5 (Talara, Piura) 

La yunsa es de un árbol de algarrobo o de sauce, que está adornado con frutas, 
vino, champán, gaseosas, pescado seco y en la copa del árbol dos banderas (roja 
y verde) [CARRION 1978: 24]. 
Cortamonte 6 (Lambayeque y La Libertad) 

La yunsa lambayecana adornada con blusas, pañuelos, perfumes, jabones, 
cabrito, gallina, billetes, etc., es cortada el último día del carnaval. En la región 
serrana de La Libertad se adorna con pañuelos, membrillos, roscas y botellas de 
licores [CAMINO 1945: 67-68]. 
Cortamonte 7 (Celendín, Cajamarca) 

Se llama "hunshas" los árboles traídos para ser plantados en medio de la calle 
del barrio que organiza la fiesta. La pareja que derriba el árbol, es nombrada 
"mayordomo" para el próximo año y obligada a costear el festejo desde ese momento 
hasta el día siguiente [MARINAS 1978: 18]. 
Cortamonte 8 (Quiche, Ancash) 

El árbol es llamado "monte" o "cilulo". Todos los concurrentes cuidan de no 
cortar el árbol, ya que quien lo hace, se compromete a entregar un árbol igual o 



286 H. TOMOEDA 

mejor adornado el próximo año. Apenas el árbol cae, hay un gran algarabía mien­
tras los niños se precipitan sobre el monte para recoger los diversos adornos y regalos. 
En algunas oportunidades aparecen comparsas de disfrazados que recorriendo por 
las calles hacen bromas a todos los que encuentran a su paso [NORIEGA 1977: 14-16]. 

Celendín y Quiche están situados en la vertiente oriental del norte de los Andes 
Centrales. Los siguientes son. de Ancash y de Loreto: 
Cortamonte 9 (Marcará, Ancash) 

El árbol adornado es denominado "huachihualito". Treinta años atrás existía 
la costumbre de atar a los participantes al árbol caído y azotarlos [GHERSI 1960: 
114-117]. 
Cortamonte 10 (Tamishiaco, Loreto) 

La fiesta es llamada "humisha," utilizan una palmera la que adornan con frutos, 
zapatos, banderas, serpentinas, globos, leche de tarro, billetes y cajas de sorpresas 
[CASTILLO 1978: 35-39]. 

La fiesta es muy popular en los pueblos de la zona nor-oriente de la Montaña 
peruana. El término "humisha" es general en el oriente, según vocabularios re­
copilados por Tovar [1966: 107]. La humisha no solamente es organizada en pue­
blos y ciudades, sino que algunas tribus selváticas también la festejan como: 
Cortamonte 11 (Omagua) 

Mientras se corta el árbol, unos diez hombres disfrazados de monos y cerdos 
salvajes emiten grandes gritos, formando gran algarabía alrededor del árbol [GIRARD 
1958: 183-184]. 

Cortamonte 12 (Yagua) 

Se realiza en tiempo de carnaval, el árbol es adornado con camisas, cuchillos, 
dulces y comidas [GIRARD 1958: 31-32]. 

El cortamonte andino es probable que no sea originario de la región, más bien 
parece haber sido introducido desde la Montaña en tiempo relativamente tardío; una 
de las razones que hace suponer esto son las designaciones adoptadas. El corta­
monte se llama en algunas partes hunsha o yunsa (cortamonte 3-6), que parece pro­
viene de "humisha" (cortamonte 10-11), término empleado en la Montaña. En la 
lengua quechua del norte no existe palabra parecida. 

Además la palabra "monte" con que se designa al árbol es una voz extraña en el 
vocabulario andino, en cambio para los orientales "monte" significa bosque arbo­
leado. Las frutas infaltables entre los adornos del árbol son de la zona cálida. Otra 
razón es el hecho que el cortamonte parece estar en proceso de difundirse hacia otras 
regiones andinas20). 

,No sabemos desde cuando ha empezado el cortamonte en los Andes Centrales; 
suponemos que no sea muy antiguo. Escobar, realizando investigaciones en el 
pueblo de Sicaya (Huancayo) en 1954, nos 'informa que el cortamonte sicaíno es 
reciente [1973: 122]. Hoy en día, en los alrededores de la ciudad de Huamanga, el 
cortamonte es celebrado, gozando de popularidad, sin embargo en la descripción más 
o menos minuciosa que del carnaval ayacuchano nos ofrece Bustamante, no se refiere 

• al cortamonte [1943: 67-71]. 



Folklore Andino y Mitología Amazónica 287 

El contenido del cortamonte es idéntico en los Andes y en la Montaña no 
ofreciendo ninguna diferenciación regional. Esto nos hace suponer no solamente 
que la introducción del cortamonte desde la Montaña es reciente, sino también que 
la formación de la humisha actual en la propia Montaña es igualmente reciente. 

Considerando los tres puntos de vista mencionados, podemos insinuar, que en 
tiempo relativamente tardío, debido al proceso de contacto social entre las tribus 
selváticas y la colonias afincadas en la región de la Montaña, se estableció la forma 
actual de la festividad. Los Omaguas y los Yaguas han tomado la fiesta que ellos 
realizan después de este proceso. Hay algo que añadir, para formar la fiesta que por 
hoyes realizada, debe haber algún modelo precedente en las sociedades selvícolas, 
y esto 10 podemos apreciar en una descripción de Farabee (1907) sobre el rito Witoto 
de "jalico". 

Rito 1 (Witoto) 
Al comenzar la preparación de la chacra, los hombres cortan un tronco grande 

y 10 colocan frente a la casa del jefe. Este ayudado por algunos, talla en la parte 
superior del tronco un torso femenino, en ambos lados pinta dibujos que representan 
la anaconda. Después de ocho meses o sea en tiempo de cosechar realizan el "jaliko", 
en que los hombres bailan sobre la plataforma del tronco enfrentando a las mujeres 
que bailan en la plaza. El baile es acompañado de canciones adorándose al sol, la 
luna, planetas, frutas, animales, etc. Al fin de la fiesta, el jefe reparte entre los 
jefes de familia trozos de madera extraídos de la figura femenina, guardando para sí 
la parte de la cabeza, luego los trozos son echados al fogón, quemándolos [F ARABEE 
1922: 139-140]. 

Cincuenta años después, Girard describe el rito de los Witoto y Ocaina. 
Rito 2 (Witoto) 

En el tronco se talla una figura femenina y pintan la figura de la serpiente, 
durante el baile se recitan mitos acerca de cosechas, personajes míticos, la luna y el 
sol [GIRARD 1958: 80-85]. 
Rito 3 (Ocaina) 

Cortan el tronco, tallan una figura de mujer, pintan dibujos [GIRARD 1958: 
l36-l37]. 

El rito de los Boras que llaman "yarigua" es parecido a los mencionados. Girard 
considera que en estos ritos representan la fertilidad y al mismo tiempo dramatizan 
la época mítica del mundo. Los siguientes son los mitos que guardan relación con 
los ritos mencionados. 
Mito 1 (Witoto) 

Una mujer concibió de una anaconda un niño, el que al cuarto día de nacido se 
convirtió en árbol cargado de frutos como yuca, maíz y manÍ. Los hombres que sólo 
comían tierra, cortaron el árbol para beneficiarse de los frutos. Del corte brota 
agua y de las ramas varias plantas cultivadas [GIRARD 1958: 75-76]. 
Mito 2 (Ocaina) 

Una mujer tuvo contacto sexual con una boa que emergía debajo de la tierra. 
La boa fue muerta por la madre de la muchacha, ésta, secretamente, en un lugar 



288 H. TOMOEDA 

alejado del pueblo, dio a luz un bebe, el cual al cuarto día se convirtió en un árbol, 
que creció milagrosamente y dio frutos como maíz, dos clases de yuca, macamo, etc. 
Los hombres que sólo comían tierra fueron avisados por la mujer del árbol milagroso, 
10 cortaron entonces, y recogiendo los frutos dispersados, sembraron éstos en chacras. 
Se dice que en el lugar donde cayó el árbol, se formó una laguna. Los hombres que 
gozaban de vida eterna son destinados a morir por culpa de traer abajo el árbol 
[GIRARD 1958: 133-134]. 

Del cortamonte andino, de la humisha montañesa y de algunos ritos y mitos de 
los selvícolas podemos concluir lo siguiente: 
1. Los ritos 1-3 tienen carácter propiciatorio o de fertilidad, de reivindicación o 
dramatización a una época mítica en que se originaron las plantas cultivadas. 
2. Entre los mitos 1-2 (en relación con los ritos 1-3) y los cortamontes 1-12 existen 
aspectos muy similares. 
3. De los cortamontes 1-10 de los Andes y Montaña, ninguno de los observadores 
se refieren ni insinúan al significado del cortamonte, todos carecen del motivo mágico­
religioso a nivel de observante y partícipe de la actividad. Los participantes apare­
cen gozando del colorido pomposo de la celebración sin darles significado represen­
tativo o motivo mágico-religioso. 

Si existe una relación histórica entre el cortamonte andino y los mitos y rituales 
de las tribus montañesas, este lazo puede describirse como lo siguiente: 

El cortamonte de los Andes Centrales fue introducido copiando los ritos y mitos 
en que se incluye el origen de las plantas cultivadas, la copia es limitada sólo a los 
aspectos del patrón y la formación de éste, y el mensaje que es transmitido por la 
formación, se perdió. 

El cortamonte en los Andes sin excepción alguna es el acto de cortar un árbol y 
posesionarse de los adornos, mientras los mitos amazónicos nos narran cómo los 
hombres obtuvieron las plantas cultivadas, de los frutos del árbol mítico caído. Las 
coincidencias en la formación entre los dos son: 

Cortamonte 1-12 

patrones son una pareja "casada". 

padrinos tienen un ahijado: árbol. 

un árbol adornado de cosas, entre 
ellas: frutos y otros comestibles. 

cortar el árbo1. 

posesionarse de los adornos del 
árbol cortado. 

Mito 1-2 

acto sexual entre una boa (mascu­
lino) y una mujer. 

nace un niño que se transforma en 
árbol. 

un árbol cargado de varios frutos. 

cortar el árbol. 

origen de las plantas cultivadas 
dispersadas del árbol cortado. 

Existiendo coincidencias tan claras se extrañaría el hecho de que el cortamonte 
serrano carezca del motivo mágico-religioso. Si un Ocaina observa algún cortamonte 
andino, él recordará inmediatamente su mit021 ). Sólo mencionando la posibilidad 



Folklore Andino y Mitología Amazónica 289 

que el cortamonte puede representar el concepto de la fertilidad en vinculación con la 
renovación a un nivel analítico, resumiremos los capítulos 1 y 2 así: 

l. En los cuentos sureños de los Andes Centrales, el mensaje del origen de las 
plantas cultivadas es transmitido por la formación narrativa de la dispersión del 
contenido estomacal del zorro que se precipitó al serle cortada la soga. 
2. En el norte y centro, el patrón de disyunción y dispersión se repite en la formación 
del cortamonte en que el árbol es cortado (disyunción) y se posesionan de los adornos 
(dispersión)22) . 

3. Esta formación se repite en los mitos amazónicos. Por la formación narrativa 
de cortar el árbol mítico (disyunción) y sembrar las semillas de los frutos caídos del 
árbol (dispersión), el mensaje del origen de las plantas cultivadas es transmitido. 
4. Aunque difieren en la formación, los cuentos sureños (cuento 1-6) de los Andes 
y los mitos amazónicos (mito 1-2) coinciden al nivel del patrón y del mensaje. 

A propósito, el mito de la Montaña (mito 2) se refiere no sólo al origen de las 
plantas cultivadas sino el origen de la mortalidad humana. El mito Apinayé (Oe) 
también, trata simultáneamente del origen de las plantas cultivadas y de la senectud, 
siendo esto bastante difundido en los mitos amazónicos en· general. Después de 
haber analizado una serie de mitos Ge sobre origen del fuego y de los mitos acerca de 
las plantas cultivadas (que son transformación de aquéllos), Leví-Strauss concluye: 
vejez (o muerte) es exigida al hombre como si fuera una compensación por las plantas 
cultivadas obtenidas [1964: 169]. 

3. TESTIMONIO DEL CHIWACO MENTIROSO 

Por lo menos al nivel del patrón básico, los cuentos andinos 1-6 coinciden con 
los mitos amazónicos 1-2, ambos portan el mensaje común de las plantas cultivadas, 
empero éstos se refieren simultáneamente al origen de las plantas y la mortalidad 
humana. Si los cuentos andinos llevan con ellos este mensaje bajo alguna forma 
perceptible, la coincidencia entre los cuentos andinos 1-6 y los mitos amazónicos 1-2 
se duplicará, lo que averiguaremos de aquí en adelante. 

Como se ha anotado, la versión inversa de los cuentos 1-6 es el cuento 7 (el joven 
que subió al cielo). Las correspondencias transformativas son las siguientes: 

Cuento 1-6 

pre-agricultura. 

cóndor/héroe (zorro). 

muerte del héroe. 

Cuento 7 

post-agricultura. 

cóndor U héroe (joven). 

supervivencia del héroe. 

y la transformación del mensaje es, del origen de las plantas al rejuvenecimiento. 
La inversión de la forma no garantiza necesariamente la inversión del mensaje, 
aunque es admitido el suponer que el origen de las plantas en los cuentos 1-6 es inverso 
al del rejuvenecimiento (alejar de sí a la muerte) del cuento 7. Esta inversión, sí 
ocurre en los mitos Machiguenga y Piro al referirse aquél al origen simultáneo de la 



290 H. TOMOEDA 

mortalidad con el origen de las plantas y el Piro a la vuelta a la juventud, que la luna 
otorgaría a los hombres23). 

Aunque los cuentos 1-6 y los mitos 1-2 coinciden en patrón y mensaje, ambos 
son distintos en su formación narrativa. En los cuentos andinos 1-6, "es de notar que 
el hombre no es partícipe en el proceso del origen, lo que sí ocurre en los mitos ama­
zónicos (los hombres cortan el árbol mítico cargado de frutos y semillas). 

Si los cuentos andinos hicieran participar al hombre, tendríamos frente a noso­
tros un nuevo elemento y es posible que éstos se transformen en un nuevo tipo de 
cuento. Este cuento transformado del grupo 1-6 realmente existe en el sur de los 
Andes Centrales y fue recogido por Paredes en el pueblo Quechisla, lugar que el mismo 
escuchó contar el cuento l. 

Cuento 31 (Bolivia) 

En tiempo muy remoto, el Dios llamó al zorro, le hizo entrega de semillas, 
ordenándole entregarlas a los hombres y hacerles saber que si las sembraran en 
un surco, crecería un árbol de variados frutos como papas, maíz, quinua, cañihua. 
El zorro que por aquel entonces tenía una boca pequeña, reunió a los hombres y les 
dijo que sembrasen las semillas en diferentes chacras de acuerdo a los colores, forma 
y tamaño de éstas. A partir de ese momento los hombres cultivan las plantas con 
laboriosidad. El Dios castigó al zorro embustero, rajando su boca hasta la altura 
de sus orejas [PAREDES 1953: 25-26, reproducido en 1973: 62]. 

El cuento narra el origen de las plantas cultivadas y al mismo tiempo el comienzo 
del trabajo agrícola laborioso. La correspondencia transformada de los cuentos 1-6 
y el cuento 31 son los siguientes: 

Cuento 31 

varias semillas entregadas al zorro 
por el Dios celestial. 

varias semillas se convertirían en 
un árbol. 

origen de las plantas sembradas 
en diferentes chacras. 

Cuento 1-6 

varias semillas tragadas por el 
zorro en un banquete celestial. 

varias semillas en el estómago del 
zorro. 

origen de las plantas por disper­
sión. 

De otro Íado tenemos la correspondencia entre el cuento 31 y los mitos 1-2: 

Cuento 31 

un árbol que daría varias clases 
de frutos. 

origen de las plantas sembradas 
en diversas chacras. 

Mito 1-2 

un árbol que daba varias clases 
de frutos. 

origen de las plantas al dispersarse 
de un árbol. 

Claramente apreciamos que el cuento 31 guarda más similitud con los cuentos 
1-6 que con los mitos 1-2. El zorro es héroe en los cuentos y cumple un rol de 
mediador entre el cielo y la tierra. Una versión muy corta la encontramos en el 



Folklore Andino y Mitología Amazónica 291 

Dpto. de Cuzco y aclara que la formación básica del cuento es la relación entre el 
cielo y la tierra. 
Cuento 32 (Cuzco) 

Taytacha deseó ofrecer a los hombres una planta que diera frutos de trigo, 
papas y maíz, sin embargo la Pachamama protestó y se opuso al otorgamiento de la 
planta tan productiva, es por esto que el trigo, maíz y papas crecen separados 
[VALDERRAMA 1977: 57J. 

Aunque es fragmentario, este cuento duplica la dicotomía de cielo/tierra con la 
de Taytacha (masculino)/Pachamama (femenina). La otra versión del zorro men­
tiro~o fue recogido por Costa Arguedas en el pueblo de Yamparáez (Bolivia). 
Omitiendo narrar el cuento, ennumeraremos solamente las cosas originadas: 
Cuento 33 (Bolivia) 

Orígenes del vestido, plantas cultivadas, costumbre de comer tres veces al día, 
teñir hilos, obtenidos como producto del trabajo personal [COSTA 1950: 166-168; 
reproducidos en PAREDES 1953: 21-23, 1973: 62-65]. 

Según estas versiones todas las cosas surgidas en este mundo son de peor calidad 
y forma que las planteadas por el Dios. Es de notar aquí que los campesinos deno­
minan ciertas plantas silvestres cuyas formas guardan semejanza" a las plantas 
cultivadas, con el calificativo "zorro" como atoq papa, atoq sara [MEllA 1931: 23-24J. 

Ahora bien, los cuentos 1-6 y 31-33 fueron recogidos en el sur de los Andes 
Centrales y debemos resaltar que los cuentos 1 y 31 son originarios del mismo pueblo 
boliviano. Es posible considerar una relación histórica entre dos grupos de cuentos; 
así tendríamos que los cuentos 31-33 del zorro mentiroso de Bolivia fueron creados 
a base de los cuentos 1-6 del zorro glotón cuyas versiones se distribuyen en áreas más 
extensas que las anteriores. Además, en una vasta área de los Andes Centrales 
existen muchas versiones de un tipo de cuento que puede haber sido un modelo para 
formar el cuento del zorro mentiroso, este cuento es el del chiwaco mentiroso. Los 
dos cuentos siguientes fueron recogidos en el Dpto. de Ayacucho (Mapa 1). 
Cuento 34 (Ayacucho) 

El padre sol envió al ave chiwaco para avisar a los hombres que cuando deseasen 
comer, v~stirse, etc., colocasen dentro de una olla "Arímancacha," los materiales 
necesarios para la confección y así, ellos inmediatamente gozarían de lo deseado. 24) 

El chiwaco alteró el mensaje y aconsejó a los hombres a cultivar la tierra, sembrar 
semillas, cosechar frutos para proveerse de alimentos, les instó a cocinar para evitar 
comer los alimentos crudos, criar alpacas, hilar lanas, teñir hilos y tejer telas para 
cubrir sus cuerpos. El sol al ver el padecimiento de los hombres que trabajaban 
arduamente, castigó al chiwaco embustero, cortándole el intestino y a partir de aquel" 
día el chiwaco padece de hambre insatisfecha, por lo que siempre va buscando 
alimento [SALAS 1944: 98-99]. 
Cuento 35 (Ayacucho) 

Relata el uso del fuego para cocinar ;"la co~tumbre de comer tres veces al día en 

lugar de una; hilar y coser para vestirse [MARTINEZ 1951: 503-504]. 
Apreciamos la coincidencia de las cosas originadas del cuento del zorro mentiroso 



292 H. TOMOEDA 

y los cuentos acabados de narrar. El cuento del zorro mentiroso boliviano que es 
una transformación del cuento del zorro glotón, es una versión del chiwaco mentiroso 
en la que el chiwaco es reemplazado por un zorro. El cuento del chiwaco mentiroso 
lo hallamos en todas las regiones de los Andes Centrales. 
Cuento 36 (Aya cucho ) 

Origen de los dientes de los seres humanos. Por la mentira del chiwaco, no son 
perdurables y reemplazan a los dientes de acero que el Dios iba a dar a los hombres 
[MOROTE 1954: 110]. 
Cuento 37 (Ayacucho) 

Origen del trabajo laborioso en el hilado y tejido [MOROTE 1954: 111-112]. 
Cuento 38 (Ayacucho) 

Origen del camino largo que sale del pueblo hacia la ciudad de Huamanga 
[MOROTE 1954: 112]. 
Cuento 39 (Ayacucho) 

Origen del arar, deshierbar, cosechar en el trabajo agrícola para proveerse de 
alimentos, en lugar de comer ciertas plantas silvestres que el Dios iba a dar [MOROTE 

1954: 111]. 
Cuento 40 (Cuzco) 

Origen de comer tres veces al día [MOROTE 1954: 108]. 
Cuento 41 (Cuzco) 

. Origen del teñido de la lana reemplazando a la oveja de siete colores que el Dios 
iba a proporcionar [MOROTE 1954: 112]. 
Cuento 42 (Cuzco) 

Por mentira del ave pito no crecen árboles frutales en las pampas frígidas 
[MOROTE 1954: 111)25). 

Cuento 43 (Cuzco) 
Origen de comer tres veces al día [MENDOZA 1940: 40; cf. MOROTE 1954: 109-

110]. 
Cuento 44 (Junín) 

Origen de los dientes gastables y de comer tres veces al día [QUIJADA 1954: 5, 
reproducido en 1969-70: 152]. 
Cuento 45 (Junín) 

Origen de los dientes gastables y de comer tres veces al día [VILLANES 1978: 
121-123]. 

Hemos encontrado hasta ahora diez versiones descritas del cuento del chiwaco 
mentiroso en que el agente puede ser un chiwac026), un zorro o un pito. Aunque 
'menos numerosos a los cuentos del zorro glotón, las versiones son localizadas no 
sólo en el sur y centro sino también en el norte (Dpto. Ancash) como vemos en: 
Cuento 46 (Ancash) 

En tiempo de la creación, el Dios se olvidó de dotar dientes a los hombres, para 
reparar esto, ordenó al chiwaco llevar y hacer entrega a los hombres de los dientes. 
El chiwaco se embriagó y perdió el paquete que contenía les dientes, entregando a 
los hombres dientes hechos de maíz blanco. Desde entonces los dientes humanos 



Folklore Andino y Mitología Amazónica 293 

sufren de caries. El chiwaco arrepentido de lo que había hecho, enseñó a los hombres 
el secreto de encender fuego [YAURI 1961: 75, reproducido en 1979: 80]. 
Cuento 47 (Ancash) 

Origen de comer tres veces al día [YAURI 1979: 80-81]. 
Cuento 48 (Ancash) 

Cuento del gorrión ocioso [YAURI 1961: 124]. 
Cuento 49 (Ancash) 

Origen de comer muchas veces al día [ANONIMO 1945-46: 75]. 
Cuento 50 (Ancash) 

El chiwaco tergiversa el mensaje del Dios y a partir de aquel día los dientes 
humanos son temporales, siendo los de los animales más resistentes [ANONIMO 

1945-46: 175]. 
De las versiones mencionadas el cuento 46 es el más interesante al referirse al 

origen del fuego. El hecho que en el cuento del chiwaco mentiroso trata por un lado 
el origen del fuego y por otro lado el de las plantas cultivadas sugiere que no es casual 
el hecho que los dos mensajes sean transmitidos por el cuento del zorro glotón 
(cuento 1-6 y 27). Apuntamos que el arrepentimiento por su acto malo es propio 
del chiwaco ancashino y como lo apreciamos en las dos versiones siguientes narradas 
por un informante ancashino. 
Cuento 51 (Ancash) 

En tiempo muy remoto, cuando todavía no existía el hombre, el Dios ordenó al 
chiwaco arrojar al río una olla de oro debidamente tapada, el chiwaco destapó el 
recipiente y de éste se dispersaron: piojos, pulgas, piques y enfermedades (origen de 
los males). El chiwaco fue castigado por el Dios [CARRANZA 1978: 31-32]. 
Cuento 52 (Ancash) 

En tiempo muy atrás, el Dios mandó al chiwaco avisar a los hombres de comer 
tres veces al día y de portar un arma para no ser atacados por los venados. El chi­
waco cambió el mensaje diciendo que deben comer tres veces al día y cazar venados 
valiéndose de armas para proporcionarse del alimento [CARRANZA 1978: 32-33)27). 

Según criterio del informante ancashino, el comer tres veces al. día y cazar vena­
dos son valores positivos como una compensación al origen de las enfermedades que 
es un valor negativo. Es decir, el hombre fue destinado a morir mucho antes de su 
aparición en la tierra y como compensación le es permitido la glotonería de comer 
tres veces al día. 

Según el mito Ocaina (mito 2) el hombre que se alimentaba sólo de tierra, obtiene 
alimentos abundantes (origen de las plantas cultivadas) a costa de perder la vida 
eterna de la que fue poseedor. La única diferencia recalcable entre el cuento y el 
mito es la inversión cronológica de las cosas originadas. 

Al contar el origen del fuego, el cuento ancashino (cuento 46) es idéntico a los 
mencionados anteriormente, el hombre consigue el fuego (valor positivo) después de 
adquirir dientes gastables (valor negativo). Según los cuentos 36, 44-46, 50 los 
dientes humanos son de peor calidad, los dientes blandos o gastables representan la 
muerte en una forma analógica y diminutiva, que llamaríamos "pequeña muerte" 



294 H. TOMOEDA 

o "muerte parcial". Recordamos que un mito de la tribu Apinayé del grupo Gé 
sobre el origen del fuego (es una transformación del mito del origen de las plantas 
cultivadas, según análisis de Leví-Strauss), se refiere al origen simultáneo de la mor­
talidad. 

Otra versión del chiwaco mentiroso referente al fuego es la de Ayacucho (cuento 
35) en que se origina el empleo del fuego en la cocción de alimento. De acuerdo con 
los ejemplares ancashinos, el mensaje puede traducirse a lo siguiente: el hombre 
aprende a cocinar a costa de trabajo. En razón de este padecimiento y labor ardua, 
los cuentos del chiwaco del sur y centro tratan las cosas originadas en forma negativa. 

Los cuentos andinos del chiwaco tratan el origen de la mortalidad humana en 
forma indirecta, es decir, tratan el origen del trabajo, de los dientes gastables o de las 
enfermedades. Al revés, los mitos amazónicos sobre plantas cultivadas, se refieren 
al origen de la mortalidad en forma directa. El origen de la muerte es un mensaje 
claro y desnudo en los mitos amazónicos, mientras en los andinos es transmitido 

tenuemente. 
En el proceso de origen relatado en los cuentos del chiwaco, el hombre es parti­

cipante directo al ser receptor del mensaje celestial, pero actúa en forma pasiva si se 
le compara con el hombre amazónico, quien toma parte activa en el proceso, cortando 
con su hacha el árbol mítico y originario. El mensaje del origen de la mortalidad, 
tratado en forma directa o indirecta, corresponde a la participación activa o pasiva 
del hombre en el proceso. 

El cuento 31 del zorro mentiroso es sólo una versión del cuento del chiwaco. 
Este cuento trata el origen de las plantas cultivadas con perspectiva negativa por 
traer consigo el trabajo. En este cuento el trabajo y padecimiento humano es ,debido 
a que las semillas deben ser clasificadas y sembradas en diferentes chacras, a despecho 
de las plantas cultivadas que el Dios iba a otorgar. Es decir, ·las plantas cultivadas 
deben ser tratadas en condición "dispersa". 

De los capítulos 1 y 2 podemos concluir así: 

1. Los cuentos 1-6 que se localizan en el sur de los Andes son una parte de los 
numerosos cuentos del zorro glotón que poseen la misma formación narrativa (el 
héroe que viaja al cielo y muere en su retorno, despedazando su cuerpo), transmiten 
el mensaje del origen de las plantas cultivadas. 
2. En el norte de lós Andes no se han encontrado cuentos de formación similar, 
sin embargo tI patrón común de disyunción y dispersión se hace presente en los 
cortamontes cuya formación es cortar el árbol y poseer los adornos del árbol caído. 
3. El cortamonte que es muy difundido en el norte y centro no presenta un mensaje 
claro, sin embargo los mitos montañeses de las plantas cultivadas que pueden haber 
tenido relación histórica con él, transmiten el mensaje del origen simultáneo de las 
plantas cultivadas y la mortalidad humana. 
4. Por consiguiente los cuentos andinos 1-6 y los mitos amazónicos 1-2 coinciden 
en un mismo patrón (disyunción y dispersión) y el mensaje (origen de las plantas 
cultivadas) . 

Del último capítulo del chiwaco mentiroso, concluimos: 



Folklore Andino y Mitología Amazónica 295 

1. Los cuentos del chiwaco originarios del sur, centro y norte de los Andes Centrales 
coinciden con los cuentos del zorro glotón (cuento 1-6), procedentes del sur, en un 
mismo patrón, y son considerados como una transformación de éstos al serIes agre­
gado un nuevo elemento "hombre" en el proceso de origen. En las versiones del 
norte y centro se refieren a la mortalidad humana en forma tenue (dientes gastables 
o enfermedad), paralelamente en las versiones del sur, se refieren a lo mismo en forma 
indirecta (trabajo o padecimiento) asignando a los dones celestiales un cierto tono 
negativo. 

2. Las plantas cultivadas en el cuento 31 (del sur) del zorro mentiroso (una versión 
del chiwaco mentiroso), son consideradas como cosas de valor negativo ya que re­
ciben un trato disperso y esto ocasiona trabajo. 

3. Los cuentos 1-6 no tratan la mortalidad humana de manera directa (muerte) ni 
indirecta (dientes gastables, trabajo) ya que el hombre no participa en el proceso, 
tampoco comentan acerca de las plantas cultivadas, originadas en condición dispersa 
lo que quiere decir, que cuando menos, no· se les otorga valor positivo. 

La condición dispersa es común en todos los cuentos del zorro glotón 1-30 
(menos en 7), en algunos de ellos como 8-11 y 28 se narra el origen de las cosas nega­
tivas (zorro y cactus). El zorro y el chiwaco, agentes mediadores entre el cielo y la 
tierra, son tomados como modelos de la gula en el mundo actuaI28). 

Si los cuentos andinos tratan del origen de la agricultura (plantas con trabajo), 
en vez del origen de las plantas cultivadas a costa de vida humana, o lo transforma en 
el origen de las plantas en condición' dispersa, podemos decir que estos cuentos 
andinos son más sofisticados en comparación con los mitos amazónicos. 

4. JUEGO INFANTIL 

Dijimos ya que el significado del cortamonte andino no es todavía claro. El 
acto de cortar un árbol, que es la parte central de la festividad, reaparece en un juego 
andino de niños con el que podemos aclarar un poco el significado del corte del 
árbol, ya que en el juego se realiza actos imitativos y por ende representativos. A 
continuación presentamos dos juegos de niños, uno de la Prov. de Parinacochas, 
Ayacucho y el otro de Tarma. Además de éstos hay un relato anónimo procedente 
de la Prov. Parinacochas (juego 3) [ANONIMO 1951: 667-669]. Igualmente Soriano 
describe "culle sté" , un juego igual [1959: 2139] y Paredes describe "San Miguel", 
en que los niños juegan en igual manera pero la interpretación parece estar cambiada 
[1976: 59-61]. 
Juego 1 (Ayacucho) 

El juego es denominado "sachatiray" (cortar árbol) o "huin huin kikirichi". 
Un muchacho, el más robusto del grupo, se sienta en el suelo, detrás de él el resto de 
muchachos se sienta formando fila, tomando cada uno la cintura del que le precede, 
esta fila representa un árbol y cada uno de los participantes a la vez representa alguna 
planta o árbol de acuerdo a la fuerza de cada niño. Dos niños del grupo que hacen 
de leñadores tratan de cortar el árbol o sea deshaciendo la hilera formada, pese a la 



296 H. TOMOEDA 

resistencia que ofrece cada árbol (los niños se aferran unos a otros con todas sus 
fuerzas). Después de cortar el árbol, los leñadores amontonan a cada uno de los 
niños quienes representan trozos de árbol cortado o sea las leñas. Cuando está listo 
el amontonamiento de "leñas" los leñadores entran por debajo a encender fuego. 
Los niños imitan el chasquido de la madera encendida, y caen encima de los leñadores 
y los queman [ANONIMO 1971: 190-191]. 
Juego 2 (Tarma, Junín) 

Los muchachos sentados en fila simulan el tronco de un árbol: agitando sus 
brazos y cantando "huin huin", que es el ruido del follaje azotado por el viento. 
Un "anciano", con un bastón y herramientas; aparece buscando palos aparentes para 
reconstruir su choza; escogidos éstos procede a cortar las ramas, desbaratando a sus 
compañeros que ofrecen resistencia, después de mucho forcejeo logra su objetivo. 
El "anciano" reflexiona sobre lo duro del trabajo, lamentándose de su mala estrella, 
de la naturaleza en reto con su ancianidad. Concluyendo la tarea de desgajar y trozar 
las ramas y con los niños agrupados exprofesamente, procede a construir su casa. 
Terminada ésta, arregla el fogón con piedras y cocina su comida, luego y cuando 
va a moler el ají, al dar el primer golpe o señal convenida, la choza se derrumba 
y todos aplastan al viejo; éste con grandes esfuerzos logra desembarazarse de los 
escombros haciendo mil aspavientos por los golpes recibidos, resolviendo cortar en 
rajas los palos y llevarlos al pueblo como leña y de uno en uno se los lleva en hombros 
hasta el pueblo [VIENRICH s.f.: 33-35]. 

Aquí se repite el motivo amazónico del ~'árbol que no se cae fácilmente". Re­
cordamos también que en el cortamonte se utilizan hachas sin filo para hacer alargar 
el tiempo de la caída del árbol (cortamonte 3). Miró Quesada, quien observó un 
cortamonte (cilulo) en un pueblito serrano (Dpto. La Libertad), comenta "para que 
la fiesta dure y puedan haber más libaciones de chicha ritual," del uso del hacha sin 
filo [1947: 44]. 

El árbol que representa la fila de niños no es de plantas cultivadas, pero tiene 
carácter común con éstas por cuanto los árboles cortados se utilizan como leñas 
(vinculación con el cocimiento). Un árbol constituido por varios árboles diferentes, 
es similar al árbol mítico cargado de varios frutos (mito 1-2, cuento 31-33). Los 
frutos dispersados del árbol cortado dan origen a las plantas cultivadas (mito 1-2), 
ellas reciben un trato separado al sembrar las semillas en diversas chacras (cuento 31), 
así como también se obtienen los leños separando a los niños, uno por uno, con mucha 
laboriosidad. Naturalmente el juego no cuenta el origen del fuego ni de la leña, 
aunque sincrónicamente trata la obtención de las leñas y la muerte de los leñadores 
como los mitos 1-2. Los leñadores parecen ser obligados a morir quemados como 
una compensación a la obtención de leñas., En el juego tarmeño el cortador del 
árbol aparece en la escena tomando anticipadamente la figura de anciano (senectud), 
es decir, en forma de inversión cronológica al ayacuchano (cf. cuento 46 y 51-52). 

La coincidencia en este aspecto entre juegos 1-3 y los mitos 1-2 es perfecta. 
Leñadores participan actival11ente en el proceso de disyunción y dispersión, como lo 
hacen los hombres amazónicos de los mitos 1-2 y por ello conocen de la mortalidad. 



Folklore Andino y Mitología Amazónica 297 

Los juegos de niños 1-3 explican claramente porque los cuentos del chiwaco 31-52 
(aquellos en que los hombres participan pasivamente en el proceso de origen) tratan 
solamente el origen de "pequeña muerte" o trabajo y padecimiento (mortalidad en 
sentido indirecto), y porque los cuentos del zorro 1-6 (aquellos en que los hombres 
no participan en el proceso) no tratan la mortalidad ni siquiera en forma indirecta. 

Zo = Cuento del zorro 

Ca = Cortamonte 

Ch = Cuento del chiwaco 

Ju = Juego infantil 

Mapa 1. Distribución geográfica de los cuentos, 
cortamontes y juegos referidos en el 
articulo. 

I 

,,/ 

PUNO ( 

lo 6, 21'~2'~i!,~",~ .. , ..... , ......... -... , ..•.. 3 ... 0 ..•........ ,/""1
"

",,, LA PA 
·\=i~:¡;jH, 

MOQUEGUA .... @ 

f/ LA PAZ 

TACNA). , '. 

j '\ ORURO 

....... \ ~ 
(' 

(' POTOSI 
\ lo 1,22 
'\ Ch31 

BOLIVIA 

SUCRE 
lo2 

CHUQUISACA 
Ch33 

\ . ····{·/,·· .... J:l··· .... '.; 



298 H. TOMOEDA 

NOTAS 

1) Hay muchísimas descripciones de este rito. Las más detalladas de los casos de Yauyos 
(Dpto. Lima), de Moya (Dpto. Huancavelica), de Sarhua (Dpto. Ayacucho) y de Macu­
sani (Dpto. Puno) se encuentra en Matos [1951], Fuenzalida [1965: 118-138], Quispe 
[1969] y Delgado [1971: 185-197] respectivamente. Estudios analíticos en Tomoeda 
[1978a: 1-39, 1980a: 1047-1071]. 

2) Descripciones muy minuciosas e interesantes acerca de la "mesa" norteña, ver Gushiken 
[1977: 55-68], Calderón y Sharon [1978: 85-117]. Una corta descripción de la mesa 
cajamarquina en Iberico [1971: 30-34]. 

3) "Ayllo" como grupo localizado es descrito, por ejemplo, por Platt (Dpto. Potosí) [1976] 
y para el ayllo del parentesco ver por ejemplo Tomoeda (Dpto. Ayacucho, Perú) [1968: 
1-16], Isbell (Dpto. Ayacucho) [1978: 99-136]. 

4) Aunque no se encuentra observación detallada,'el "Condor-Rachi" sureño fue descrito 
por Squier (Puno) [1877: 367-368], Barrionuevo (Cuzco) [1968: 137-140], Mcgahan 
(Apurímac) [1971: 704] y Takano (Apurímac) [1981: 22-25]; el norteño (Callejón de 
Huaylas, Dpto. Ancash) por Anónimo [1945-46: 118-119], Huascarán [1952] y Mcga­
han [1971: 708-709]. Estudios analíticos por Tomoeda [1978b: 62-72, 1981: 28-33]. 

5) Tres especies, por lo menos, del loro se encuentra en los Andes Centrales: Bolborhynchus 
a. aurifrons, Bolborhynchus andicolus, Aratinga wagleri jrontata [KOEPCKE 1970: 74]. 
El segundo de los nombrados parece ser la especie referida en los cuentos por que es 
típico de los Andes Peruanos. 

6) Según Cárdenas coimi o millmi es Amaranthus caudatus L. [1969: 119], lo cual coincide 
con la taxonomía de Soukup [1970: 18]. Según Oblites Chenopodium millmi o Cheno­
podium montanum [1969: 2i5]. 

7) Diremos que el valor negativo del zorro se limita sólo en el aspecto del cuento y la vida 
cotidiana. En la dimensión mágico-religiosa éste puede tener valor positivo, por 
ejemplo, es una creencia general que la punta de la cola del zorro trae suerte al que la 
posee [cf. CAYON 1971: 159-160]. 

8) Mencionaremos un ejemplo más del rito en que se expresa las "maneras de mesa" del 
cóndor. En el rito propiciatorio del ganado realizado en Chumbivilcas, Dpto. Cuzco 
en tiempo de carnaval, la carne del animal sacrificado se cocina sin agregar sal y el 
brujo (paqo) que representa al jefe de cóndores, come los ojos y la lengua. Otros 
participantes, también simulando ser aves carnívoras, toman el resto. Después, un 
yerno del dueño del ganado recoge todos los huesos y los cuenta de dos en dos. Si se 
queda con uno al final, es señal de buen agüero. Los huesos son enterrados cerca del 
lugar donde se realiza el rito [ROEL 1966: 32]. 

9) Persiguiendo a la diosa Cavillaca el dios Cuniraya encuentra en su camino a varios 
animales y les pregunta por ella. Al cóndor, al puma, y al halcón que dan respuestas 
favorables les son conferidos por él dones o méritos, y los animales como el zorrino, 
el zorro y el loro que contestan negativamente son maldecidos. Al cóndor le es otor­
gado una larga vida y el previlegio de comer la carne de los animales muertos, y quien 
lo mate es destinado a morir. El zorro como animal maldito, en cambio, es destinado 
a ser odiado, perseguido y maltratado [AVILA 1966 (1598): 25-27]. 

10) . Este cuento 7 puede ser considerado como transformación del cuento "La amante del 
cóndor" recogido por Lira en la misma región [Arguedas 1949: 132-144], en el que se 
invierte el sexo del héroe (el joven amigo del cóndor::} la joven raptada por el cóndor). 
El cóndor raptor es muerto al final a consecuencia de la venganza. 



Folklore Andino y Mitología Amazónica 299 

11) " .. .1os cúntures no envejecen nunca, ni mueren de muerte natural. Son eternos, como 
las nieves del Salcantay ... Como se sienten ancianos y el pico se les motosea y se les 
apodera un insólito temblor de las piernas; cuando su plumaje ha perdido su impecable 
línea y brillor y se vuelve ccasa. . .. cuando ha perdido la precisión de los prismáticos 
de sus ojos ... ; y, por fin, intuyen la proximidad de su muerte, no hacen sino irse a 
Hauinaccocha, que es una laguna que está alIado, casi al pie del Salcantay, bañarse 
en sus virtuosas y taumaturgas aguas y salen tiernitos, malccos y frescos como una raíz, 
con menos dificultad que de sus blindados cascarones.... Los cóndores suicidan, 
cuando han decidido dar fin a sus aéreas vidas [PACHECO 1967 (1933): 186-187]. 

12) Estudios analítico de estos mitos en relación con otros amazónicos ver Tomoeda [1976: 
159-184]. 

13) En esta versión los dos modales contrastados del zorro y del cóndor son narrados 
claramente. Dice: allá (cielo) el cóndor se convierte en un "caballero" vestido con 
bufanda blanca y traje negro. El zorro come mucho, se mete a la cocina, roba pedazos 
de carne, se mete debajo de la mesa en pos de huesos ... tumba la mesa, mancha con el 
vino "tinto" las bufandas blancas de los comensales y, completamente ebrio, se niega 
a regresar a la tierra, pese a los ruegos del cóndor [MOROTE 1958: 9]. 

14) Garcilaso se refiere a esta "fábula" como ejemplo de "la simplicidad de aquella gente". 
En los mitos amazónicos el origen de las manchas de la luna es relacionado con el 
incesto; por ejemplo, en el mito Cashinahua, la cabeza del hombre que cometió incesto 
con su hermana (su cara de él estaba manchada con el zumo huito) se convierte en la 
luna. Justamente con este origen de la luna empieza el ciclo de vida humana (mens­
truación, nacimiento y muerte). Véase el mito recogido por D'Ans[1975: 113-122]., 

15) Con el nombre de "warakko" es conocido una especie de cactus entre los Callawayas. 
Según Oblites, "cactus de flor amarilla, cubre casi toda la planta un brote algodonoso 
y se presenta completamente ramificada dando la apariencia de cerritos o mogotes 
vegetales [1969: 369]. Posiblemente el cactus referido en el cuento 27 (origen del fuego) 
es lo mismo si consideramos que los Aymaras y los Callawayas viven en el mismo 
habitat altiplánico. 

16) El tema de "la soga que unía la tierra y el cielo" se encuentra también en un mito 
Machiguenga. Según éste la escalera se cortó a consecuencia de la mala conducta 
de un beodo y se originó la separación de la tierra y el cielo. El hombre cayó a la tierra 
se convirtió en "erizo" (¿puerco espín 1) (similitud analógica a los cactus del cuento 28) 
[ALVAREZ 1940: 22-24]. 

17) Sin embargo, cuando leemos el texto de los cuentos más minuciosamente, encontramos 
algunas diferencias sutiles pero no menos importantes; así por ejemplo, cuando los 
cuentos tratan algún origen, existe cierta tendencia a enfatizar el despedazamiento del 
zorro, así como su caída encima de una piedra puesta por los hombres (cuento 2) o 
sobre espinas, tachuelas, vidrios rotos, etc. colocados intencionalmente por un ratón 
(cuento 3, 5 y 9). Lo mencionado no siempre ocurre ef!. aquellos que terminan 
simplemente con la muerte del zorro, como los cuentos 18 y 23, en que el zorro da la 
impresión de poder salvarse. Desde un punto, de vista regional el final del zorro 
sureño es más calamitoso que el del centro. 

18) Sólo mencionando algunas: Dávila [1952: 864-865], Bonilla [1946: 78-82], Rodríguez 
[1953: 12, 16-17,36], Vivas [1953: 70-71], Ordoya [1957: 174], Adams [1959: 194-195] 
y Contreras [1972: 40-49]. 

19) Housse describe la yunsa iqueña antes que Donaire: el árbol está adornado con panes, 
sardinas, frutas, aves y cobayas vivas, jamones, trozos de carne y legumbres de todas 



300 H. TOMOEDA 

clases. Apenas las ramas tocan el suelo al ser tumbado el árbol, la multitud se lanza 
encima con un avidez de buitre, y en un abrir y cerrar de ojos devora todos los man­
jares [HOUSSE 1946: 128-130]. 

20) En algunas partes de la región cuzqueña hoy se celebra esta festividad. En el pueblo 
de Marcapata (Quispicanchis) festejan la yunsa, que diez años atrás fue introducida 
por un mestizo, quien vio esta fiesta mientras vivía en Lima (comunicación personal 
de Norio Yamamoto). 

21) Aunque no trata del origen de las plantas cultivadas sino de los peces, un mito de 
Quechua Runa del río Napo (Napu Runa) une varios temas tratados hasta ahora en este 
artículo: los haraganes se enteraron por una avispa del secreto de un árbol cuyo tronco 
contenía peces. Empezaron a cortarlo, pero la tarea fue difícil por que la cortadura 
volvía cerrarse, además el árbol estaba atado al cielo con una soga. Caído al fin, el 
árbol y sus ramas se convirtieron en en el río Napo y sus afluentes, y las hojas se 
hicieron peces de todas clases [MERCIER 1979: 73-76]. 

22) El aspecto disyuntivo del cortamonte es claro en el 2: la pareja elegida para el año 
venidero recibe el árbol tumbado; el hombre toma la parte superior mientras la mujer 
toma la parte inferior del árbol. El aspecto disperso forma la parte culminante cle la 
fiesta: la multitud se lanza encima del árbol con una avidez de buitre, o al monte caído 
le sobreviene una plaga de hambrientos "chiuches" que 10 deja desnudo y hecho una 
calamidad [DAVILA 1952: 865]. 

23) Los mitos Machiguenga tratan el origen de la muerte en 10 que podríamos llamar dos 
niveles: aquel que tiene lugar en el cielo (ver el mito citado en la página 280), a partir 
del relato por que la luna se convierte en ser carnívoro; y otro, en la tierra, cuyo texto 
describe también el origen de la mortalidad humana: dios creador hizo los primeros 
Machiguengas del palo de balsa que es poroso y liviano. Al verse tan endebles dijeron, 
"moriremos, queremos morir". El dios, enojado al escuchar tales palabras, los con­
denó a ser mortales. Si el dios hubiese empleado el palo de shira, los Machiguengas no 
morirían jamás [FERRERO 1966: 385]. Esta mortalidad humana, tiene cierta similitud 
con el origen de los dientes humanos de los cuentos del chiwaco, que trataremos más 
adelante (cuentos 36, 44-46 Y 50). 

24) Es interesante encontrar el término "Ari Manca" en la Cronica de Guaman Poma: 
Los indios hechiceros hacían el Tinguichi ... con el objeto de juntar el hombre con la 
mujer para que fuesen enamorados ... Dicen que para este, queman en una olla nueva, 
llamada Ari Manca, palabra compuesta de Ari, nuevo, y Manca, olla, sebo con inmun­
dicias, exponiéndolos a un fuego intenso. Luego el brujo invocaba el demonio obte­
niendo 10 que deseaba realizando esto por arte y obra de la hechicería [1956: 195]. En 
la otra parte dice: Estos hechiceros, según dicen, tenían la costumbre de tomar una 
olla nueva que se llama Arimanca, la cocían primero sin ningún contenido y después 
echaban en ella sebo humano, maíz zanco, plumas, coca, plata, oro y otros alimentos: 
una vez efectuado esto, todo el contenido era quemado y en esta forma el hechicero 
podía hablar con los demonios que se encontraba dentro de la olla [1956: 198]. 

25) Según Koepcke, el pito es Colaptes rupicola puna que es una especie de carpintero te­
rrestre [1970: 84]. 

26) El chiwaco, Turdus c. chiguanco [KOEPCKE 1970: 104] cuyos hábitos de correr a saltos, 
de levantar la cola frecuentemente son explicados en los cuentos, como consecuencia 
del castigo del Dios. Quijada recogió interesantes datos folklóricos del chiwaco 
[1954], de los cuales uno nos llama la atención: el chiwaco presagia la llegada de 
estación pluvial tornándose alegre, cantando y gozando de frutas que están 



Folklore Andino y Mitología Amazónica 301 

madurando. Al término de la estación el chiwaco se vuelve triste, no canta y se 
alimenta de lombrices y heces. El ciclo anual del tiempo pluvial y seco es un factor 
determinante de las actividades agrícolas en los Andes. Es interesante apreciar que 
el chiwaco con su canto cíclico es el agente del origen de la agricultura. 

27) Según el informante que narró los cuentos 51-52, el hombre caza venados para su ali­
mentación, gracias al chiwaco que invirtió el mensaje. En los anteriores (cuentos 36, 
44-46 Y 50) apreciamos el tema de alteración de los dientes humanos (duros =? blandos). 
El Cashibo de la Montaña combina estos dos temas en un mito corto: Dios iba a dar los 
dientes duros al hombre y los blandos al venado. Sin embargo cambió su idea e hizo 
viceversa al ser solicitado por el venado [ESTRELLA 1977: 76]. 

28) El cuento 32 (TaytachajPachamama) en el que no existe ni zorro ni chiwaco como 
agente-mediador, no trata del origen de la muerte ni padecimiento en forma directa, 
sin embargo en él se define la condición humana correspondiente a las plantas culti­
vadas actuales, como potencialidad mermada de la fecundidad femenina: si aquella 
vez la Pachamama no hubiera protestado por dar tantos frutos en una sola planta, 
también hoy las mujeres en cada parto hubieran alumbrado cinco o diez hijos [VALDE­
RRAMA 1977: 57]. 

BIBLIOGRAFIA 

AoAMS, Richard N. 
1959 A Community in the Andes: Problem and Progress in Muquiyauyo. Seattle: 

University of Washington Press. 

ALVAREZ O. P., Fr. Enrique 
1940 El Firmamento, la Tierra y Erizo. Misiones Dominicanas del Perú 116: 20-24. 

ALVAREZ O. P., P. Ricardo 
1960 Los Piros: Leyendas, Mitos, Cuentos. Lima: Instituto de Estudios Tropicales 

Pio Aza. 

ANIBARRO DE HALUSHKA, Delina 
1976 La Tradición Oral en Bolivia. La Paz: Instituto Boliviano de Cultura. 

ANONIMO 
1945-6 Costumbres Tradicionales. En Organo de la Asociación Provincial de Maes­

tros Primarios de Huaylas (ed.), Monografía de la Provincia de Huaylas, pp. 
114-124. Edición Extraordinaria de la Revista Antena 7, Caraz. 

ANONIMO 
1951 Folklore Infantil. En Centro de Colaboración Pedagógica Provincial del 

Magisterio Primario de la Provincia de Parinacochas (ed.), Monografía de la 
Provincia de Parinacochas, Tomo 2, pp. 661-686. n.l. (Lima) 

ANONIMO 
1971 Folklore Recreativo-Juegos. En Comité Cincuentenario de Chaviña en Lima 

(ed.), Revista Chavíña, pp. 185-203. Edición Cincuentenario Pre-Monografía. 
Lima. 

ANONIMO 
1971 Ritual para el Deguello de un Toro. Allpanchis 3: 198-201. 

AROUEDAS, José María 
1949 Canciones Cuentos del Pueblo Quechua. Lima: Editorial Huascarán. 



302 H. TOMOEDA 

A VILA, Francisco de 

1966 Dioses y Hombres de Huarochirí. Lima: Instituto de Estudios Peruanos. 
BARRIONUEVO, Alfonsina 

1968 Cuzco Mágico. Lima: Editorial Universo. 

BELTRAN, José N. 

1941 Estampas Indias: Estudios Etnológicos. Cuzco: H. G. Rozas. 
BONILLA DEL VALLE, Ernesto 

1946 Jauja: Estampas en Folklore. Buenos Aires: Imprenta López. 

BUSTAMANTE, Manuel E. 

1943 Apuntes para el Folklore Peruano. Ayacucho: Imprenta "Miniatura". 

CALDERON, Eduardo y Douglas SHARON 
1978 Terapia de Curandería. Trujillo: EDIGRAF. 

CAMINO CALDERON, Carlos 

1945 Diccionario Folklórico del Perú. Lima: Compañía de Impresiones y Publicidad. 
CARDENAS, Martín 

1969 Manual de Plantas Económicas de Bolivia. La Paz: Imprenta Istchu. 

CARRANZA ROMERO, Francisco 
1978 La Vigencia del Kechwa en el Perú. Trujillo: Universidad Nacional de Trujillo. 

CARRION VIERA, María del Socorro 
1978 Carnavales en Talara. Cuadernos de Talleres de Folklore 3: 20-34. 

CASTILLO, Dalia del 
1978 Los Carnavales en Tamishiaco. Cuadernos de Talleres de Folklore 3: 35-39. 

CAYON ARMELlA, Edgardo 
1971 El Hombre y los Animales en la Cultura Quechua. Allpanchis 3: 135-162. 

CENTRO DE COLABORACION PEDAGOGICA PROVINCIAL DEL MAGISTERIO PRIMARIO DE LA 
PROVINCIA DE PARINACOCHAS (ed.) 

1951 Monografía de la Provincia de Parinacochas, Tomo 2. n.l. (Lima) 

CONTRERAS SOSA, Alejandro 
1972 Xauxa: Relatos en Tono Mayor. Lima: Gráficas Barta. 

COSTA ARGUEDAS, José Felipe , 
1950 Folklore de Yamparáez. Sucre: Universidad de San Francisco Xavier. 

D' ANS, André 
1975 La Verdadera Biblia de los Cashinahua: Mitos, Leyendas, y Tradiciones de la 

Selva Peruana. Lima: Mosca Azul Editores. 

DAVILAALVAREZ, R. 
1952 La Fiesta de Jauja-Yauyos. Folklore (Tribuna de Pensamiento Peruano) 29: 

862-865. 

DELGADO ARAGON, Julio 
1971 El Señalasqa. Allpanchis 3: 185-197. 

DONAIRE VIZARRETA, Juan 
1959 Campiña Iqueña: Aspectos Folklóricos (2da ed. aumentada). Lima. 

ESCOBAR, Gabriel 
1973 Sicaya: Cambios Culturales en una Comunidad Mestiza Andina. Lima: Instituto 

de Estudios Peruanos. 

ESPINOZA VRAVO, Clodoaldo A. 
1967 El Hombre de Junín: Frente a su Paisaje ya su Folklore. Lima: Talleres Gráficos 

P. L. Villanueva. 



Folklore Andino y Mitología Amazónica 303 

ESPINOZA GALARZA, Manuel 
1958 Cuatro Lugares, Cuatro Fiestas, Cuatro Costumbres, Cuatro Recuerdos: Referentes 

a Jauja. Lima: Editorial Juan Mejía Baca. 
ESTRELLA ODICIO, Gregorio (recopilación Olive Shell) 

1977 Cuentos del Hombre Catataibo (Cashibo), Tomo 2. Pucallpa: Instituto 
Lingüístico de Verano. 

F ARABEE, William Curtis 
1922 Indian Tribes 01 Eastern Peru. Papers of the Peabody Museum of American 

Archaeology and Ethnology 10, The Peabody Museum, Cambridge. 
FARFAN, J. M. B. 

1943 Una Leyenda del Zorro en sus Versiones Quechua, Castellana, e Inglesa. Revista 
del Museo Nacional 12 : 119-122. 

FERRERO O. P., P. Andrés 
1966 Los Machiguengas: Tribu Selvática del Sur-Oriente Peruano. Lima: Instituto 

de Estudios Tropicales Pio Aza. 
FLORES VIRTO, Otila 

1978 Los Carnavales en Soraya (Apurímac). Cuadernos de Talleres de Folklore 3: 
42-47. 

FRANCO INoJOsA,Mario 
1975 Fábulas Orales Aymaras. Juli: Talleres de "Tipografía y Offsett Peruana". 

FUENZALIDA VOLLMAR, Fernando 
1965 Santiago y el Wamani: Aspectos de un Culto Pagano en Moya. Cuadernos 

de Antropofagia 3(8): 118-138. Publicación de Estudiantes de Antropología, 
Facultad de Letras, Universidad Nacional de San Marcos. 

GARCILASO DE LA VEGA 
1967 Comentarios Reales de Los Incas, Tomo 1. Lima: Editorial Universo. 

GHERSI BARRERA, Humberto 
1960 El Indígena y el Mestizo en la Comunidad de Marcará. Revista del Museo 

Nacional 29 : 48-128. 
GIRARD, Rafael 

1958 Indios Selváticos de la Amazonia Peruana. Mexico: Libro Mex Editores. 
GUAMAN POMA DE AYALA, Felipe 

1956 La Nueva Cronica y Buen Gobierno, Ira. Parte. Editado por Luis Bustíos G. 
Lima: Editorial Cultura. 

GUSHIKEN, José 
1977 Tuno: El Curandero. Lima: Seminario de Historia Rural Andina, Universidad 

Nacional de San Marcos. 
HOUSSE, Rafael E. 

1946 Los Hijos del Sol: Historia, Religión, Ideales y Costumbres de los Indios Quichuas 
del Perú. Santiago: Empresa Editora Zig-Zag. 

HUASCARAN 
1952 El "Cóndor-Rachi": Escenas Típicas del Callejón de Hualyas, Ancash. Lima: 

Imprenta Santa María. 
IBERico MAS, Luis 

1971 El Folklore Mágico de Cajamarca. Trujillo. 
ISBELL, Billie Jean 

1978 To Defend Ourselves,' Ecology and Ritual in an Andean Village. Austin: Uni­
versity of Texas Press. 



304 H. TOMOEDA 

JIMENEZ BORJA, Arturo 
1940 Cuentos y Leyendas del Perú. Lima: Instituto Peruano del Libro. 

KOEPCKE, María 
1970 The Birds of the Department of Lima, Peru (traducido). Wynneword: Livingston 

Publishing Company. 
LARA, Jesús 

1973 Mitos, Leyendas y Cuentos de los Quechuas. La Paz: Editorial "Los Amigos del 
Libro". 

LEVI-STRAUSS, Claude 
1964 The Raw and the Cooked (traducido). New York: Harper and Row, Publishers. 

LIRA, Jorge A. 
1965 Recopilación: El Joven que Subió al Cielo (Material de Estudio). Folklore 

Americano 13: 127-140. 
MARINAS ARAUJO, Segundo 

1978 Los Carnavales en Celendín. Cuadernos de Talleres de Folklore 3: 16-19. 
MARTINEZ PARRA, Reynaldo 

1951 El Chihuaco Maldito y el Arí Mancacha. En Centro de Colaboración Peda~ 
gógica Provincial del Magisterio Primario de la Provincia de Parinacochas (ed.), 
Monografía de la Provincia de Parinacochas, Tomo 2, pp. 503~504. n.l. (Lima) 

MATEU CUEVA, Angufo 
1942 Carnaval en la Comunidad de Masma. Folklore (Tribuna del Pensamiento 

Peruano) 2-3: 52-53. 
MATOS MAR, José 

1951 La G.anadería en la Comunidad de Tupe. Publicación de Instituto de Etnología 
2, Facultad de Letras, Universidad Nacional de San Marcos. 

MCGAHAN, Jervy 
1971 The Condor: Soaring Spirit of the Andes. National Geographic 139: 684-709. 

MEJIA XESSPE, M. T. 
1931 Kausay: Alimentación de los Indios. Wiracocha 1: 9-24. Revista Peruana de 

Estudios Antropológicos. 
MENDOZA, Roberto 

1940 El Jhakakkllo: Cuento Popular de la Región. En Pumaccahua, p. 14. Trabajos 
de los Alumnos del Colegio Nacional de Sicuani bajo la Dirección de José 
María Arguedas. Cuzco: Editorial "La Económica". 

MERCIER H., Juan Marcos 
1979 Nosotros los Napu-Runas: Napu Runapa Rimay, Mitos e Historia. Iquitos: 

Publicaciones CETA. 
METRAUX, Alfred 

1935 Le Indiens Uro-Cipaya de Carangas. Journal de la Societé des Américanistes 
27: 325-415. 

MIRO QUESADA, Aurelio 
1947 Costa Sierra y Montaña (2da ed. aumentada). Lima: Editorial Cultura Antártica. 

MOROTE BEsT, Efraín 
1954 Las Aves que Engañaron a Dios. Perú Indígena 13: 106-113. 
1958 El Tema del Viaje al Cielo: Estudios de un Cuento Popular. Tradición 21: 1-38. 

Revista Peruana de Cultura. 
NIMUENDAJU, Curt 

1939 The Apinaye. Anthropological Series 8, the Catholic University of America. 



Folklore Andino y Mitología Amazónica 305 

NORIEGA MALARIN, Luisa A. 
1977 El Carnaval en Quiches. Apacheta 1: 14-16. Revista de las Tradiciones 

Populares del Perú. 
OBLITES POBLETE, Enrique 

1969 Farmacopea Callawaya. La Paz: Los Amigos del Libro. 
ORDOYA ESPEJO, Teogonio 

1957 Chupaca: Estudios Monográficos. Huancayo: Compañía Imprentas Unidades. 
ORGANO DE LA ASOCIACION PROVINCIAL DE MAESTROS PRIMARIOS DE HUAYLAS (ed.) 

1945-6 Monografía de la Provincia de Huaylas. Edición Extraordinaria de la Revista 
Antena 7, Caraz. 

PACHECO, Humberto 
1967 La Caza del Cóndor. En Rubén Sueldo (ed.), Narradores Cuzqueños, pp. 183-

196. Lima: Editorial Letras Peruanas. 
PAREDES CANDlA, Antonio 

1953 Literatura Folklórica: Recogida de la Tradición Oral Boliviana. La Paz: Talleres 
Gráficos A. Gamarra. 

1973 Cuentos Populares Bolivianos. La Paz: EditorialIsla. 
1976 Juegos y Divertimientos del Folklore de Bolivia. La Paz: Editorial Isla. 

PLATT, Tristán 
1976 Espejos y Maíz: Temas de la Estructura Simbólica Andina. Cuaderno de Investi­

gación 10, Centro de Investigación y Promoción del Campesinado, La Paz .. 

PEREIRA, Fidel 
1942 Leyendas Machiguengas. Revista del Museo Nacional 2 : 240-244. 

QUIJADA JARA, Sergio 
1954 El Chiwaco en el Foklore. Huancayo. 
1969-70 Los Pájaros en el Folklore de la Sierra Central Peruana. Folklore Americano 

16: 140-162. 
QUISPE M., Ulpiano 

1969 La Herranza en Choque Huarcaya y Huancasancos, Ayacucho. Serie Mono­
gráfica 20, Instituto Indigenista Peruano, Lima. 

RAMIREZ DE TORRES, Consuelo 
1955 El Zorro en el Cielo. En José Portugal Catacora (ed.), El Cuento Puneño, pp. 

235-236. Puno: Tipografía e Imprenta Comercial. 
RODRIGUEZ MEZA, Pedro 

1953 Algunos Aspectos del Carnaval Jaujino. Jauja 2: 12, 16-17, 36. 

ROEL PINEDA, Josafath 
1966 Creencias y Prácticas Religiosas en la Provincia de Chumbivi1cas. Historia y 

Cultura s.n.: 25-32. 

SALAS VITANGART, Dionisio 
1944 Arí Mancacha i el Chihuaco. Waman Puma 16: 98-99. Revista Nacional de 

Cultura y Folklore. 

SALGUERo,.Juan Segundo 
1939 La Villa de Paca. En Javier Pulgar Vidal (ed.), Ensayos Geográficos, Tomo 2, 

pp. 3-108. Lima: Editorial Peruana S.A. 

SORIANO INFANTE, Augusto 
1959 Juegos Precolombinos. Folklore (Tribuna del Pensamiento Peruano) 38: 2139, 

2149. 



306 H. TOMOEDA 

SOUKUP S. D. R, Jaroslav 
1970 Vocabulario de los Nombres Vulgares de la Flora Peruana. Lima: Colegio Sale:" 

siano. 
SQUIER, Jorge 

1877 Peru, Incidents of Travel and Exploration in the Land of the Incas. New York: 
Harper and Brothers, Publishers. 

TAKANO, Jyun (f.'b!J NJ) 
1981 IIfilQ)~1:J, :J / FJv • 77-J (Fiesta de Sangre, Cóndor Rachi) r~:Jm~j (Et­

nología) 16: 22-25. 
TOMOEDA, Hiroyasu (:tz~J¡!#~) 

1968 ItjJ~~Jv-Q)1 /j-"/( ;t.#¡C::~!1~M~J (El Matrimonio de los Campesi­
nos Indígenas en el Departamento de Ayacucho, Perú Central) r ~:Jm~P.tf5Ej 
(The Japanese Journal of Ethnology) 33(1): 1-16. 

1976 17.:=-;t ':; J¡ Q)~iJ!c}j Q)t$msJ (El Origen de la Yuca y los Mitos de la Luna) 
n±~}.Jm~1f.fIU (Boletín de Antropología Social) 2: 159-184. 

1978a 112.:=- -? )vffrtLQ):t~H¡~~J (Símbolos de la Fertilidad en el Señal-ritual) rffil1'l. 
~~~m:~~P.tf5EfIH§· j (Bulletin of the National Museum of Ethnology) 3(1): 
1-39. 

1978b I:J / ~. Jv • 77-J (Cóndor Rachi) r~m:imf§j (MNE Correspondencia) 3: 
62-72. 

1980a 112.:=- -? Jvfi*LQ)~7C,!!ta1 1) -? J (La IHa en el Rito de Señal) nª1'l.~~~m:~t§ 
Pff5EflHld (Bulletin of the National Museum of Ethnology) 5(4): 1047-1071. 

1980b ItjJ~)'/j-"AQ)~msC )'7'//Q)t$msJ (Central Andean Folktales and 
Amazonian Myths) rOO1'l.~J.ti¿~m~tgPff5EfIH§· j (Bulletin of the National 
Museum of Ethnology) 5(1): 240-300. 

1981 11 / j-" /( ;t Q)fll" Q) Iff:iñtJ (El fondo de las Festividades Indígenas) r ~J.ti¿~j 
(Etnología) 16: 28-33. 

TOVAR, Enrique 
1966 Vocabulario del Oriente Peruano. Lima: Universidad Nacional de San Marcos. 

V ALDERRAMA FERNANDEz, Ricardo y Carmen ESCALANTE 
1977 Gregorio Condori Mamani: Autobiografía. Cuzco: Centro de Estudios Rurales 

Andinos "Bartolomé de las Casas". 
VARILLAS GALLARDO, Brígido 

1965 Apuntes para el Folklore de Yauyos. Lima: Litografía Huascarán. 
VIENRICH, Adolfo 

1906 Fábulas Quechuas. Tarma: Imprenta La Aurora de Tarma. 
s.f. Azucenas Quechuas. Huancayo: Casa de la Cultura de Junín (orig. 1905-6). 

VILLANES CARIO, Carlos 
1978 Los Dioses Tutelares de los Wancas. Huancayo: Editorial San Fernando. 

VIVAS, Julio C. 
1953 Tradición Serrana, Miscelánea Folklórica: Literaria de Nuestras Serranías. 

Huancayo: Imprenta La Inmaculada. 
Y AURI MONTERO, Marcos 

1961 Ganchiscochas: Leyendas, Cuentos y Mitos de Ancash. Lima: «Piedra y Nieve". 
1979 Leyendas Ancashinas. Lima: P. L. Villanueva, Editor. 


